
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

CARMEN	
  MIRANDA:	
  RIPE	
  FOR	
  IMITATION	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

Lori	
  Hall-­‐Araujo	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

Submitted	
  to	
  the	
  University	
  Graduate	
  School	
   in	
  
partial	
  fulfillment	
  of	
  the	
  requirements	
  for	
  the	
  

degree	
  
Doctor	
  of	
  Philosophy	
  

in	
  the	
  Department	
  of	
  Communication	
  and	
  Culture	
  
Indiana	
  University	
  
December	
  2013	
  



ii	
   

Accepted	
  by	
  the	
  Graduate	
  Faculty,	
  Indiana	
  University,	
  in	
  partial	
  fulfillment	
  of	
  the	
  
requirements	
   for	
  the	
  degree	
  of	
  Doctor	
  of	
  Philosophy.	
  
	
  
	
  
Doctoral	
  Committee:	
  

	
  
	
  
	
  
	
  

Jane	
  Goodman,	
  Ph.D.	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

Susan	
  Seizer,	
  Ph.D.	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

Pravina	
  Shukla,	
  Ph.D.	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

Daniel	
  Suslak,	
  Ph.D.	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

December	
  6,	
  2013	
  



iii	
   

	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

©	
  2013	
  
Lori	
  Hall-­‐Araujo	
  



iv	
   

ACKLNOWLEDGEMENTS	
  
	
  

Financial	
  support	
  was	
  crucial	
  for	
  realizing	
  this	
  project.	
   I	
  am	
  especially	
  grateful	
  to	
  the	
  

Indiana	
  University	
  (IU)	
  Center	
  for	
  Latin	
  American	
  and	
  Caribbean	
  Studies	
  for	
  a	
  Foreign	
  Language	
  

and	
  Area	
  Studies	
  (FLAS)	
  Academic	
  Year	
  Fellowship,	
  a	
  Summer	
  FLAS	
  Fellowship	
  to	
  study	
  

Portuguese	
  and	
  Brazilian	
  culture	
  through	
  Duke	
  University	
  in	
  Brazil,	
  and	
  a	
  Tinker	
  Field	
  Research	
  

Grant;	
  the	
  IU	
  Office	
  of	
  International	
  Affairs	
  for	
  a	
  Latin	
  American	
  Fellowship;	
  the	
  IU	
  Latino	
  

Studies	
  Program	
  for	
  a	
  Dissertation	
  Fellowship;	
  and	
  the	
  IU	
  Graduate	
  School	
  for	
  a	
  Grant-­‐in-­‐Aid.	
  

Carmen	
  Miranda:	
  Ripe	
  for	
  Imitation	
  would	
  not	
  exist	
  were	
  it	
  not	
  for	
  Beverly	
  Stoeltje	
  who	
  

first	
  encouraged	
  me	
  to	
  pursue	
  the	
  study	
  in	
  2007	
  when	
  I	
  was	
  feeling	
  deflated	
  after	
  a	
  different	
  

project	
  fell	
  through.	
   Thank	
  you	
  for	
  being	
  so	
  marvelously	
  supportive	
  as	
  the	
  work	
  has	
  evolved	
  

and	
  for	
  recognizing	
  early	
  on	
  its	
  value.	
  

I	
  am	
  grateful	
  to	
  my	
  committee	
  for	
  their	
  individual	
  insights	
  that	
  have	
  contributed	
  so	
  
	
  
much:	
  Susan	
  Seizer	
  for	
  asking	
  why	
  instead	
  of	
  how	
  and	
  for	
  showing	
  me	
  that	
  humor	
  studies	
  

don’t	
  have	
  to	
  be	
  unfunny;	
  Pravina	
  Shukla	
  for	
  laying	
  important	
  groundwork	
  in	
  the	
  area	
  of	
  dress	
  

studies	
  and	
  for	
  pointing	
  out	
  to	
  me	
  that	
  Carmen’s	
  first	
  baiana	
  was	
  a	
  parody;	
  Dan	
  Suslak	
  for	
  so	
  

many	
  helpful	
  conversations	
  and	
  for	
  being	
  an	
  A-­‐#1	
  cheerleader;	
  and	
  Jane	
  Goodman	
  whose	
  

thorough	
  feedback	
  has	
  made	
  me	
  a	
  better	
  scholar	
  and	
  writer.	
   Jane,	
  I	
  have	
  read	
  Strunk	
  and	
  

White’s	
  The	
  Elements	
  of	
  Style	
  and	
  have	
  tried	
  to	
  write	
  well.	
   The	
  responsibility	
  for	
  any	
  misplaced	
  

modifiers,	
  grammatical	
  gaffes,	
  or	
  stylistic	
  stumbles	
  rests	
  solely	
  with	
  me.	
  

Dick	
  Bauman,	
  thank	
  you	
  for	
  the	
  seminars	
  and	
  many	
  productive	
  conversations	
  we	
  have	
  
	
  
had	
  about	
  language	
  and	
  communication.	
   I	
  hope	
  I	
  have	
  done	
  your	
  observations	
  justice	
  so	
  that	
  



v	
   

you	
  may	
  see	
  them	
  resonate	
  throughout	
  this	
  work.	
  
	
  
	
  

On	
  my	
  research	
  trips	
  to	
  Brazil	
  from	
  2007	
  to	
  2011,	
  I	
  have	
  benefited	
  from	
  the	
  help	
  of	
  

many	
  strangers.	
  	
  Some	
  of	
  these	
  people	
  have	
  become	
  my	
  friends.	
   The	
  kindness	
  and	
  warmth	
  I	
  

have	
  received	
  has	
  meant	
  so	
  much	
  to	
  me	
  and	
  made	
  each	
  visit	
  to	
  Brazil	
  more	
  pleasant	
  than	
  the	
  

last.	
   In	
  Rio	
  de	
  Janeiro,	
  I	
  developed	
  the	
  jeito	
  to	
  navigate	
  the	
  archives	
  and	
  bureaucratic	
  morass	
  

at	
   the	
  Casa	
  Rui	
  Castro	
  and	
  the	
  Biblioteca	
  Nacional	
  where	
  staff	
  rewarded	
  my	
  efforts	
  with	
  

special	
   treatment	
  to	
  expedite	
  services.	
   My	
  kind	
  hostess	
  during	
  carnival	
  2011,	
  Sonia	
  Souza	
  

Gomes,	
  a	
  carioca	
  da	
  gema,	
  taught	
  me	
  how	
  to	
  move	
  through	
  the	
  grittier	
  parts	
  of	
  Rio	
  and	
  even	
  

helped	
  me	
   to	
  become	
  a	
  cambista	
  outside	
  the	
  Sambódromo.	
  	
  Fabiano	
  Canosa	
  and	
  Carmen	
  

Miranda’s	
  niece,	
   Carmen	
  de	
  Carvalho	
  Guimarães,	
  have	
  been	
  gracious	
  and	
  wonderful	
  sources	
  

of	
  information.	
  

Everyone	
  at	
  the	
  Museu	
  Carmen	
  Miranda	
  has	
  been	
  generous	
  well	
  beyond	
  the	
  call	
  of	
  duty	
  

from	
  providing	
  me	
  access	
  to	
  the	
  collections	
  to	
  driving	
  me	
  through	
  seedy	
  neighborhoods	
  late	
  

at	
  night	
  so	
  I	
  could	
  see	
  the	
  Daspu	
  desfile.	
  	
  The	
  museum’s	
  director,	
  César	
  Balbi,	
  and	
  

museologist,	
  Vivian	
  Fava,	
  have	
  become	
  dear	
  friends	
  to	
  me.	
  

Lisa	
  Shaw,	
  a	
  British	
  scholar	
  with	
  a	
  Brazilian	
  heart,	
  has	
  been	
  the	
  sort	
  of	
  colleague	
  one	
  

dreams	
  of	
  having:	
  generous,	
  bright,	
  and	
  supportive.	
   Nossa	
  querida	
  Carmen	
  introduced	
  us	
  to	
  

each	
  other	
  and	
  for	
  that	
  I	
  am	
  grateful.	
  

Gawin	
  Tsai,	
   thank	
  you	
   for	
  being	
  a	
  wonderful	
  writing	
  partner.	
   I	
   feel	
   fortunate	
   that	
  

we	
   two	
  transplanted	
  Midwesterners	
  found	
  one	
  another	
  in	
  the	
  San	
  Francisco	
  Bay	
  Area	
  and	
  

were	
  able	
  to	
  keep	
  each	
  other	
  moving	
  forward.	
  



vi	
   

Thank	
  you,	
  “Bickersome”	
  Bill	
  Korn,	
  for	
  being	
  a	
  most	
  unusual	
  and	
  unexpected	
  source	
  

of	
   support	
  for	
  two	
  summers	
  in	
  Colorado	
  while	
  I	
  helped	
  create	
  your	
  museum	
  in	
  the	
  oldest	
  

synagogue	
  west	
  of	
  the	
  Mississippi.	
   In	
  the	
  final	
  throes	
  of	
  writing	
  you	
  were	
  an	
  accommodating	
  

boss	
  and	
  very	
  kind	
  to	
  share	
  so	
  much	
  cava	
  with	
  me.	
   I	
  appreciate	
  your	
  confidence	
  in	
  my	
  

abilities	
   though	
  I	
  am	
  “unfortunately	
  not	
  Jewish”	
  and	
  otherwise	
  flawed	
  with	
  regard	
  to	
  the	
  

consumption	
  of	
  gin	
  and	
  other	
  inebriants	
  at	
  high	
  altitudes.	
  

I	
  am	
  sure	
  I	
  will	
  forget	
  someone	
  because	
  I	
  have	
  had	
  the	
  great	
  fortune	
  to	
  receive	
  the	
  

support	
  of	
  so	
  many.	
   Among	
  the	
  friends	
  who	
  have	
  encouraged	
  me	
  there	
  are	
  several	
  that	
  

stand	
  out.	
   For	
  racing	
  from	
  Chicago	
  to	
  Bloomington	
  with	
  a	
  toothbrush	
  in	
  tow	
  on	
  New	
  Year’s	
  

Day	
  when	
  my	
  house	
  burned	
  down:	
  Shawn	
  Allee.	
   For	
  being	
  my	
  research	
  assistant	
  in	
  New	
  

Orleans	
  and	
  always	
  managing	
  to	
  see	
  the	
  silver	
  lining	
  in	
  my	
  perpetual	
  dark	
  cloud:	
  Chrystal	
  

Fross.	
   For	
  sharing	
  an	
  impressive,	
  encyclopedic	
  knowledge	
  of	
  pop	
  culture	
  and	
  making	
  me	
  

laugh:	
  Bryan	
  McDaniel.	
   For	
  being	
  a	
  fellow	
  career	
  girl	
  and	
  for	
  the	
  many	
  hours	
  spent	
  laughing	
  

over	
  morning	
  coffee	
  and	
  afternoon	
  cocktails	
  followed	
  by	
  evening	
  wine:	
  Brian	
  Thull.	
   For	
  being	
  

my	
  funny	
  valentine	
  and	
  navigatrix:	
  Jason	
  Qualls.	
   For	
  being	
  a	
  loving,	
  supportive,	
  and	
  steadfast	
  

friend	
  for	
  so	
  many	
  years:	
  David	
  Fisher.	
  	
  For	
  explaining	
  cultural	
  Catholicism	
  to	
  me	
  (be	
  naughty,	
  

feel	
  guilty,	
  repent,	
  rinse,	
   repeat)	
  and	
  for	
  pointing	
  out	
  that	
  drag	
  balls	
  constitute	
  a	
  competitive	
  

sport:	
  Travis	
  Vogan.	
   For	
   flowers	
  and	
  real	
  correspondence:	
  Ann	
  Barlow.	
   For	
  art	
  and	
  beauty	
  

and	
  yet	
  more	
  real	
  correspondence:	
  Danny	
  Mansmith.	
  

Many	
  thanks	
  and	
  much	
  love	
  to	
  my	
  beloved	
  aunt	
  and	
  godmother,	
  Rebecca	
  Araujo	
  

Geiger,	
  for	
  so	
  much	
  champagne	
  and	
  just	
  the	
  right	
  amount	
  of	
  fun	
  in	
  Las	
  Vegas.	
   Don’t	
  tell	
  

mama!	
  



vii	
   

I	
  am	
  grateful	
  to	
  my	
  parents,	
  Billy	
  Hall	
  and	
  Lily	
  Araujo	
  Hall,	
  who	
  have	
  always	
  looked	
  

upon	
  me	
  as	
  a	
  bit	
  of	
  a	
  puzzlement	
  and	
  a	
  fearsome	
  curiosity	
  but	
  who	
  have	
  loved	
  me	
  just	
  the	
  

same.	
  

Mama,	
  thank	
  you	
  for	
  being	
  a	
  mistress	
  of	
  camp	
  (though	
  I’m	
  sure	
  you’re	
  too	
  campy	
  to	
  

even	
  know	
  what	
  that	
  means).	
   May	
  we	
  postpone	
  our	
  “Grey	
  Gardens”	
  moment	
  indefinitely.	
  

My	
  big	
  brother,	
  Arthur,	
  you	
  have	
  done	
  so	
  much	
  for	
  your	
  little	
  sister.	
   From	
  dragging	
  

the	
  four-­‐year-­‐old	
  me	
  through	
  the	
  alleys	
  on	
  your	
  bicycle	
  to	
  driving	
  me	
  to	
  Detroit’s	
  John	
  King	
  

Books	
  so	
  we	
  could	
  rummage	
  through	
  four	
  floors	
  of	
  used	
  treasures.	
   Your	
  boundless	
  wonder	
  

and	
  curiosity	
  on	
  all	
  subjects	
  has	
  made	
  you	
  one	
  of	
  the	
  smartest	
  people	
  I	
  know	
  and	
  inspired	
  me.	
  

A	
  true	
  working-­‐class	
  intellectual	
  –	
  I	
  love	
  you.	
  

Finally,	
  but	
  most	
  importantly,	
  the	
  person	
  who	
  has	
  kept	
  me	
  moving	
  on	
  this	
  journey	
  is	
  

someone	
  that	
  passed	
  away	
  before	
  I	
  even	
  began	
  my	
  doctoral	
  studies.	
   The	
  powerful	
  love	
  of	
  my	
  

maternal	
  grandmother,	
  Justa	
  Herrera	
  Araujo	
  (1909-­‐2001),	
  has	
  stayed	
  with	
  me	
  and	
  been	
  my	
  

reason	
  for	
  never	
  doubting	
  the	
  importance	
  of	
  this	
  work	
  and	
  the	
  necessity	
  for	
  its	
  completion.	
  

This	
  project	
  recognizes	
  that	
  in	
  the	
  grand	
  scheme	
  of	
  things,	
  sometimes	
  what’s	
  on	
  the	
  outside	
  

matters	
  more	
  than	
  what’s	
  on	
  the	
  inside.	
  



viii	
   

Lori	
  Hall-­‐Araujo	
  
	
  

CARMEN	
  MIRANDA:	
  RIPE	
  FOR	
  IMITATION	
  
	
  
This	
  project	
  examines	
  Brazilian-­‐raised	
  performer	
  Carmen	
  Miranda’s	
  (1909-­‐1955)	
  star	
  image	
  –	
  

comprised	
  of	
  look	
  and	
  performance	
  style	
  –	
  and	
  the	
  complex	
  ways	
  in	
  which	
  it	
  got	
  constituted	
  

during	
  her	
  lifetime	
  and	
  after	
  her	
  death.	
   I	
  provide	
  historically	
  situated	
  analyses	
  of	
  how	
  her	
  look	
  

and	
  performance	
  got	
  constructed	
  in	
  Brazil	
  and	
  in	
  the	
  United	
  States.	
   I	
  pair	
  this	
  with	
  analyses	
  of	
  

Carmen	
  Miranda	
  parodies	
  drawn	
  from	
  a	
  range	
  of	
  sources	
  including	
  live	
  performance,	
  festival	
  

events,	
  television,	
  and	
  film.	
   The	
  power	
  of	
  Carmen’s	
  distinctive	
  look	
  and	
  performance	
  lent	
  

themselves	
  to	
  easy	
  repeatability,	
  yet	
  no	
  two	
  Carmens	
  have	
  ever	
  been	
  quite	
  the	
  same.	
   I	
  

examine	
  the	
  cultural	
  factors	
  contributing	
  to	
  Carmen	
  Miranda’s	
  early	
  cultivation	
  of	
  a	
  star	
  image	
  

and	
  what	
  it	
  meant	
  for	
  her	
  to	
  be	
  Brazil’s	
  “Ambassador	
  of	
  Samba”	
  in	
  the	
  1930s.	
   I	
  show	
  the	
  

circumstances	
  that	
  made	
  her	
  Brazilian	
  success	
  possible	
  facilitated	
  her	
  Hollywood	
  stardom	
  in	
  

the	
  1940s	
  and	
  1950s.	
  	
  While	
  global	
  and	
  hemispheric	
  politics	
  during	
  her	
  Hollywood	
  career	
  

meant	
  she	
  became	
  a	
  Latin	
  American	
  caricature,	
  her	
  “lady	
  in	
  the	
  tutti-­‐frutti	
  hat”	
  image	
  was	
  

sufficiently	
   flexible	
  that	
  it	
  could	
  be	
  deployed	
  to	
  signify	
  a	
  range	
  of	
  meanings.	
   A	
  strong	
  

association	
  with	
  carnival	
  and	
  the	
  carnivalesque	
  made	
  her	
  image	
  flexible	
  and	
  characterized	
  her	
  

career	
  in	
  Brazil	
  and	
  the	
  US.	
  	
  In	
  tracing	
  the	
  carnival	
  and	
  the	
  carnivalesque	
  throughout	
  her	
  

career	
  I	
  show	
  that	
  her	
  star	
  image	
  encouraged	
  playful,	
  carnivalesque	
  interpretations	
  with	
  a	
  

broad	
  range	
  of	
  meanings.	
  



ix	
   

TABLE	
  OF	
  CONTENTS	
  

Introduction	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  1	
  
 “An	
  Interdisciplinary	
  Approach”	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  16	
  
	
   “Research	
  Methods”	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .21	
  
	
   “Contributions	
  to	
  Existing	
  Literature”.	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  25	
  
	
   “Additional	
  Notes	
  on	
  Terms	
  Used”	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  28	
  
Chapter	
  1:	
  ‘Clara	
  Boa,’	
  a	
  Carioca	
  ‘It’	
  Girl	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  31	
  
	
   “Brasilidade”.	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .33	
  
	
   “Hollywood	
  Comes	
  to	
  Rio”	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .36	
  
	
   “On	
  the	
  Path	
  to	
  Stardom”	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  47	
  
	
   “A	
  Modern	
  Woman”	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .63	
  
Chapter	
  2:	
  From	
  Samba	
  to	
  Cinema:	
  Crafting	
  Brasilidade	
  through	
  Dress	
  and	
  Performance	
  .	
  .	
  .	
  .	
  66	
  
	
   “Emergent	
  Brasilidade”	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .70	
  
	
   “A	
  White	
  Envelope	
  for	
  Mestiçagem”	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .76	
  
	
   “The	
  Brazilian	
  Musical”	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .91	
  
	
   “Costume	
  Analyses”	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  102	
  
	
   “Conclusion”	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .133	
  
Chapter	
  3:	
  From	
  Carnival	
  to	
  Carnivalesque:	
  Carmen	
  in	
  Hollywood	
  Film	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .135	
  
	
   “The	
  Brazilian	
  Bombshell”	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .137	
  
	
   “Good	
  Neighbors”	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  144	
  
	
   “Theoretical	
  Implications:	
  Extractability,	
  the	
  Carnivalesque,	
  and	
  the	
  Performer	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  148	
  
	
   “Carmen’s	
  Musical	
  Comedies	
  as	
  a	
  Carnivalized	
  Genre”	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .152	
  
	
   “Down	
  Argentine	
  Way”	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .156	
  
	
   “Patterns	
  and	
  Differences	
  in	
  Carmen’s	
  Films”	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  180	
  
	
   “Conclusion”	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .209	
  
Chapter	
  4:	
  Ripe	
  for	
  Imitation	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .211	
  
	
   “Carmen	
  Drag	
  and	
  its	
  Functions”	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .212	
  
	
   “A	
  Babe	
  on	
  Broadway	
  (1942)”	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  231	
  
	
   “Chiquita	
  Banana	
  (1944)”	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .241	
  
	
   “Be	
  a	
  Pal	
  (1951)”	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  246	
  
	
   “Scared	
  Stiff	
  (1953)”	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  252	
  
	
   “Tropicália	
  and	
  Carmen	
  Drag”	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  257	
  
	
   “Bananas	
  is	
  my	
  Business	
  (1995)”	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .264	
  
	
   “The	
  O’Reilly	
  Factor	
  (2009)”	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .275	
  
	
   “Rio	
  (2011)”	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .282	
  
	
   “Sexy	
  Hot	
  Cha	
  Cha	
  Adult	
  Costume”	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .288	
  
	
   “Two	
  Celebrity	
  Impersonators”	
  	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  294	
  
	
   “Conclusion”	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  299	
  
Conclusion	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  	
  .301	
  
Appendices	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .311	
  
Bibliography	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  332	
  
Vita	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  343	
  



x	
   

LIST	
  OF	
  TABLES	
  FIGURES,	
  AND	
  APPENDICES	
  

Figure	
  1:	
  Film	
  still	
  from	
  The	
  Gang’s	
  All	
  Here	
  (1943)	
  (screen	
  shot).	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  2	
  

Figure	
  2:	
  November	
  2012	
  cover	
  of	
  México	
  Vogue	
  featuring	
  1939	
  portrait	
  of	
  Frida	
  Kahlo	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  9	
  

Figure	
  3:	
  Official	
  1947	
  state	
  portrait	
  of	
  Eva	
  Perón	
  from	
  the	
  cover	
  of	
  La	
  Razon	
  de	
  Mi	
  Vida	
  [The	
  
Reason	
  for	
  My	
  Life]	
  by	
  Eva	
  Perón	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  11	
  

Figure	
  4:	
  Reproduction	
  of	
  1557	
  Hans	
  Staden	
  woodcut	
  for	
  Revista	
  de	
  Antropofagia:	
  :	
  Reedição	
  
da	
  Revista	
  Literária	
  Publicada	
  em	
  São	
  Paulo	
  1a	
  e	
  2a	
  	
  ‘Dentições’-­‐1929-­‐1929.	
  São	
  Paulo:	
  Editora	
  
Abril	
  Ltda.,	
  1975	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .32	
  

Figure	
  5:	
  Studio	
  portrait	
  of	
  Carmen	
  Miranda,	
  ca.	
  1927.	
  (Barsante	
  1994)	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .37	
  

Figure	
  6:	
  Para	
  todos	
  (February	
  26,	
  1927)	
  cover	
  reproduced	
  as	
  promotional	
  material	
  for	
  Casa	
  Rui	
  
Barbosa,	
  Rio	
  de	
  Janeiro,	
  RJ,	
  Brazil,	
  for	
  exhibition	
  (June	
  19,	
  2008-­‐July	
  31,	
  2008)	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .38	
  

Figure	
  7:	
  1932	
  map	
  of	
  Rio	
  de	
  Janeiro,	
  RJ,	
  Brazil.	
  From	
  the	
  collection	
  at	
  the	
  Biblioteca	
  Nacional	
  in	
  
Rio	
  de	
  Janeiro,	
  Brazil.	
  	
  Modified	
  by	
  author	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  49	
  

Figure	
  8:	
  1932	
  map	
  of	
  Rio	
  de	
  Janeiro,	
  RJ,	
  Brazil.	
  From	
  the	
  collection	
  at	
  the	
  Biblioteca	
  Nacional	
  in	
  
Rio	
  de	
  Janeiro,	
  Brazil.	
  	
  Modified	
  by	
  author	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .50	
  

Figure	
  9:	
  Illustration	
  from	
  US	
  Vogue,	
  April	
  1,	
  1925,	
  (p.72)	
  (Condé	
  Nast	
  online	
  archives)	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .57	
  

Figure	
  10:	
  Undated	
  photograph	
  of	
  Mário	
  da	
  Cunha	
  (Barsante	
  1994)	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .59	
  

Figure	
  11:	
  Undated	
  studio	
  portrait	
  of	
  Carmen	
  Miranda	
  (Barsante	
  1994)	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .62	
  

Figure	
  12:	
  Publicity	
  still	
  of	
  Carmen	
  Miranda	
  for	
  Alô,	
  Alô,	
  Brasil!	
  (1935)	
  (Barsante	
  1994)	
  .	
  .	
  .	
  .	
  101	
  

Figure	
  13:	
  Publicity	
  still	
  of	
  Joan	
  Crawford	
  for	
  Letty	
  Lynton	
  (1932)	
  (Gutner	
  2001)	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  103	
  

Figure	
  14:	
  Image	
  of	
  Dolores	
  del	
  Río	
  from	
  Flying	
  Down	
  to	
  Rio	
  (1933)	
  (screen	
  shot)	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .105	
  

Figure	
  15:	
  Publicity	
  still	
  of	
  Carmen	
  and	
  Aurora	
  Miranda	
  for	
  Aló,	
  aló,	
  carnaval!	
  (1936)	
  (Castro	
  
2005)	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  108



xi	
   

Figure	
  16:	
  Costume	
  illustration	
  by	
  Travis	
  Banton	
  for	
  Marlene	
  Dietrich	
  in	
  Morocco	
  (1930).	
  From	
  
the	
  collection	
  at	
  the	
  Academy	
  of	
  Motion	
  Picture	
  Arts	
  and	
  Sciences	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .109	
  

Figure	
  17:	
  January	
  1939	
  issue	
  of	
  Jornal	
  das	
  Moças.	
  From	
  the	
  collection	
  at	
  Casa	
  Rui	
  Barbosa	
  in	
  
Rio	
  de	
  Janeiro,	
  Brazil	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  112	
  

Figure	
  18:	
  Studio	
  portrait	
  of	
  Carmen	
  dressed	
  in	
  a	
  pirate	
  fantasia,	
  c.	
  1927	
  (Barsante	
  1994)	
  .	
  .117	
  

Figure	
  19:	
  Film	
  still	
  from	
  Banana	
  da	
  terra	
  (1938)	
  (screen	
  shot)	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .121	
  

Figure	
  20:	
  Watercolor	
  of	
  a	
  baiana	
  by	
  Cecilia	
  Meireles	
  (Meireles	
  1983)	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  123	
  

Figure	
  21:	
  February	
  1,	
  1939	
  cover	
  of	
  Jornal	
  das	
  Moças.	
  From	
  the	
  collection	
  at	
  Casa	
  Rui	
  Barbosa	
  
in	
  Rio	
  de	
  Janeiro,	
  Brazil	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .127	
  

Figure	
  22:	
  A	
  page	
  from	
  the	
  January	
  5,	
  1939,	
  issue	
  of	
  Jornal	
  das	
  Moças.	
  From	
  the	
  collection	
  at	
  
Casa	
  Rui	
  Barbosa	
  in	
  Rio	
  de	
  Janeiro,	
  Brazil	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  128	
  

Figure	
  23:	
  Gimbel’s	
  advertisement,	
  Vogue,	
  April	
  16,	
  1939	
  (Condé	
  Nast	
  online	
  archives)	
  .	
  .	
  .	
  132	
  

Figure	
  24:	
  November	
  1939	
  cover	
  of	
  Click	
  featuring	
  Carmen	
  Miranda	
  (Barsante	
  1994)	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  142	
  

Figure	
  25:	
  Bonwit	
  Teller	
  Carmen	
  Miranda	
  mannequin	
  (Barsante	
  1994)	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  143	
  

Figure	
  26:	
  Close-­‐up	
  of	
  baiana	
  skirt	
  at	
  the	
  Carmen	
  Miranda	
  Museum	
  in	
  Rio	
  de	
  Janeiro,	
  Brazil	
  

(author	
  photograph,	
  2008)	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  158	
  

Figure	
  27:	
  1938	
  Ferragamo	
  platform	
  shoe	
  from	
  the	
  collection	
  at	
  the	
  Bata	
  Shoe	
  Museum	
  in	
  

Toronto,	
  Canada	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .160	
  

Figure	
  28:	
  A	
  pair	
  of	
  Carmen	
  Miranda’s	
  platform	
  shoes	
  at	
  the	
  Carmen	
  Miranda	
  Museum	
  in	
  Rio	
  

de	
  Janeiro,	
  Brazil	
  (author	
  photograph,	
  2008)	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  162	
  

Figure	
  29:	
  Publicity	
  still	
  of	
  Dolores	
  del	
  Río	
  for	
  Bird	
  of	
  Paradise	
  (1932)	
  (Wikimedia	
  Commons,	
  

2013)	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .164	
  



xii	
   

Figure	
  30:	
  Dorothy	
  Lamour	
  in	
  a	
  1930s	
  studio	
  publicity	
  still	
  (www.fanpop.com	
  accessed	
  

10/20/13)	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  166	
  

Figure	
  31:	
  Carmen	
  arriving	
  in	
  New	
  York	
  on	
  May	
  17,	
  1939	
  (Barsante	
  1994)	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  168	
  

Figure	
  32:	
  Article	
  about	
  the	
  popularity	
  of	
  turbans	
  in	
  the	
  May	
  15,	
  1939,	
  issue	
  of	
  US	
  Vogue	
  

(Condé	
  Nast	
  online	
  archives)	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  170	
  

Figure	
  33:	
  Post	
  card	
  (1940s	
  or	
  1950s)	
  from	
  Monte	
  Proser’s	
  Carmen	
  Miranda-­‐inspired	
  

Copacabana	
  club	
  in	
  New	
  York	
  (author’s	
  collection)	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .186	
  

Table	
  1:	
  Common	
  themes	
  in	
  Carmen	
  Miranda’s	
  Hollywood	
  films	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .187	
  
	
  
Figure	
  34:	
  Carmen	
  Miranda	
  in	
  Yvonne	
  Wood	
  design	
  for	
  Greenwich	
  Village	
  (screen	
  shot)	
  .	
  .	
  190	
  

Figure	
  35:	
  Photograph	
  of	
  Carmen	
  Miranda	
  and	
  César	
  Romero.	
   From	
  the	
  collection	
  of	
  Fabiano	
  

Canosa	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .192	
  

Figure	
  36:	
  Carmen	
  performing	
  “The	
  Lady	
  in	
  the	
  Tutti-­‐Frutti	
  Hat”	
  for	
  The	
  Gang’s	
  All	
  Here	
  (screen	
  

shot)	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .193	
  

Figure	
  37:	
  Lana	
  Turner	
  film	
  still	
  for	
  The	
  Postman	
  Always	
  Rings	
  Twice	
  (1946)	
  (www.suspense-­‐	
  

movies.com,	
  accessed	
  10/20/13)	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .197	
  

Figure	
  38:	
  Christian	
  Dior’s	
  “New	
  Look”	
  from	
  March	
  15,	
  1947,	
  US	
  Vogue	
  (Condé	
  Nast	
  online	
  

archives)	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  199	
  

Figure	
  39:	
  Sascha	
  Brastoff	
  in	
  costume	
  test	
  as	
  “GI	
  Carmen	
  Miranda”	
  for	
  Winged	
  Victory	
  (1945)	
  

(posted	
  by	
  “empireoftheimage”	
  on	
  flickr.com,	
  accessed	
  10/20/13)	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  202	
  

Figure	
  40:	
  David	
  Bowie	
  as	
  Ziggy	
  Stardust	
  in	
  the	
  early	
  1970s.	
   (www.theguardian.com	
  6/22/12,	
  

accessed	
  10/20/13)	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .222	
  



xiii	
   

Figure	
  41:	
  Carmen	
  teaching	
  Mickey	
  Rooney	
  how	
  to	
  do	
  “Carmen	
  Miranda”	
  for	
  Babes	
  on	
  

Broadway	
  (1940)	
  (Barsante	
  1994)	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  230	
  

Figure	
  42:	
  Carmen	
  in	
  a	
  Travis	
  Banton	
  design	
  on	
  the	
  poster	
  for	
  Down	
  Argentine	
  Way	
  (1940)	
  

(moviepostershop.com,	
  accessed	
  10/20/13)	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  236	
  

Figure	
  43:	
  Miss	
  Chiquita	
  Banana	
  in	
  the	
  United	
  Fruit	
  Company’s	
  1944	
  animated	
  commercial	
  

(screen	
  shot)	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .240	
  

Figure	
  44:	
  Chiquita	
  Brands	
  2013	
  Miss	
  Chiquita	
  (www.chiquita.com,	
  accessed	
  10/20/13)	
  .	
  .	
  244	
  

Figure	
  45:	
  Lucille	
  Ball	
  in	
  Carmen	
  Drag.	
  From	
  I	
  Love	
  Lucy,	
  “Be	
  a	
  Pal,”	
  original	
  airdate	
  

10/22/1951	
   (screen	
  shot)	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  245	
  

Figure	
  46:	
  Jerry	
  Lewis	
  in	
  Carmen	
  Drag	
  for	
  a	
  scene	
  in	
  Scared	
  Stiff	
  (1953)	
  (screen	
  shot)	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .251	
  

Figure	
  47:	
  Charlie	
  Chaplin	
  in	
  a	
  scene	
  from	
  Modern	
  Times	
  (1936)	
  (screen	
  shot)	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .254	
  

Figure	
  48:	
  Erik	
  Barreto	
  in	
  Carmen	
  Drag	
  with	
  Luara	
  de	
  Vision	
  at	
  the	
  Cabaret	
  Casanova	
  

(www.brigittebeaulieu.blogspot.com,	
  accessed	
  10/22/13)	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .263	
  

Figure	
  49:	
  Dennis	
  Miller	
  in	
  Carmen	
  Drag	
  on	
  The	
  O’Reilly	
  Factor	
  in	
  2009	
  (www.foxnews.com,	
  

screen	
  shot)	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .278	
  

Figure	
  50:	
  Promotional	
  material	
  for	
  Rio	
  (2011)	
  (www.foxmovies.com,	
  accessed	
  5/2011)	
  .	
  .	
  .284	
  

Figure	
  51:	
  Rio	
  de	
  Janeiro	
  carnival	
  revelers	
  parodying	
  characters	
  from	
  the	
  film	
  Black	
  Swan	
  

(2010)	
   (author	
  photograph,	
  2011)	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  287	
  

Figure	
  52:	
  Woman	
  wearing	
  a	
  mass-­‐produced	
  Carmen	
  Miranda	
  costume,	
  New	
  Orleans,	
  

Louisiana	
   (author	
  photograph,	
  2009)	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  291	
  

	
  

	
  



xiv	
   

Figure	
  53:	
  Woman	
  wearing	
  a	
  homemade	
  tossed	
  salad	
  headdress	
  evocative	
  of	
  Carmen	
  Miranda	
  

on	
  Frenchman	
  Street	
  in	
  New	
  Orleans,	
  LA,	
  Halloween	
  2009	
  (author	
  photograph,	
  2009)	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .292	
  

Figure	
  54:	
  Celebrity	
  impersonator,	
  Catherine,	
  as	
  Carmen	
  Miranda	
  (1990s)	
  

(www.catherinegrillos.com,	
  accessed	
  10/20/13)	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  293	
  

Figure	
  55:	
  Singer	
  and	
  Carmen	
  impersonator,	
  Valeriana	
  preparing	
  for	
  a	
  2010	
  performance	
  

(author	
  photograph,	
  2010)	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  296	
  

Figure	
  56:	
  The	
  gift	
  shop	
  at	
  Pão	
  de	
  Açucar,	
  Rio	
  de	
  Janeiro,	
  Brazil	
  (2008)	
  (author	
  photograph,	
  

2008)	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .302	
  

Figure	
  57:	
  Exterior	
  of	
  the	
  Carmen	
  Miranda	
  Museum	
  in	
  Rio	
  de	
  Janeiro,	
  Brazil	
  (author	
  

photograph,	
  2008)	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .306	
  

Figure	
  58:	
  A	
  print	
  from	
  the	
  2011	
  Juan	
  Maresca	
  exhibit	
  at	
  the	
  Museu	
  Evita	
  in	
  Buenos	
  Aires,	
  

Argentina	
  (Leituras	
  Favre	
  blog,	
  accessed	
  December	
  13,	
  2013)	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .308	
  

Appendix	
  A:	
  Carmen	
  Miranda	
  Films	
  and	
  Broadway	
  Performances	
  	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  311	
  

Appendix	
  B:	
  Notable	
  Carmen	
  Drag	
  Examples	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  	
  .317	
  

Appendix	
  C:	
  Costume	
  Designers	
  for	
  Notable	
  Baiana	
  Fantasias.	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  320	
  

Appendix	
  D:	
  Lyrics	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .	
  .321	
  

	
  

	
  

	
  



1	
   

CARMEN	
  MIRANDA:	
  RIPE	
  FOR	
  IMITATION	
  

Introduction	
  

On	
  my	
  third	
  research	
  trip	
  to	
  Rio	
  de	
  Janeiro,	
  Brazil	
  in	
  2011,	
  I	
  took	
  a	
  break	
  from	
  carnival	
  

festival	
  research	
  to	
  meet	
  up	
  with	
  a	
  friend	
  in	
  Argentina.	
  On	
  the	
  flight	
  to	
  Buenos	
  Aires	
  I	
  struck	
  up	
  a	
  

conversation	
  with	
  the	
  middle-­‐aged	
  porteña	
  [someone	
  who	
  lives	
  in	
  Buenos	
  Aires]	
  seated	
  next	
  to	
  

me,	
  explaining	
  that	
  I	
  was	
  in	
  Brazil	
  conducting	
  research	
  related	
  to	
  Carmen	
  Miranda.	
  	
  When	
  she	
  

told	
  me	
  she	
  had	
  no	
  idea	
  who	
  that	
  was,	
  I	
  helpfully	
  suggested,	
  “The	
  woman	
  who	
  wore	
  fruit	
  on	
  top	
  

of	
  her	
  head.”	
  	
  A	
  look	
  of	
  recognition	
  crossed	
  her	
  face	
  as	
  she	
  exclaimed,	
  “Ah!	
  	
  Frida	
  Kahlo!”	
  	
  

Since	
  I	
  first	
  began	
  this	
  project	
  in	
  2007,	
  I	
  have	
  been	
  struck	
  by	
  how	
  frequently	
  the	
  

performer	
  Carmen	
  Miranda	
  and	
  the	
  artist	
  Frida	
  Kahlo	
  get	
  conflated	
  and	
  wondered	
  why.	
  	
  It	
  may	
  

be,	
  I	
  thought,	
  that	
  the	
  two	
  women	
  are	
  visually	
  elided	
  into	
  an	
  exotic	
  Latin/a	
  American	
  stereotype	
  

–	
  even	
  within	
  Latin	
  America.	
  	
  Both	
  have	
  had	
  their	
  images	
  widely	
  circulated	
  and	
  re-­‐used	
  in	
  a	
  

range	
  of	
  contexts	
  such	
  that	
  they	
  are	
  now	
  part	
  of	
  the	
  Western	
  Hemisphere’s	
  popular	
  	
  

culture	
  visual	
  lexicon.	
  	
  Yet	
  their	
  iconic	
  images	
  have	
  meant	
  different	
  things	
  for	
  different	
  people.	
  	
  

Apart	
  from	
  being	
  easily	
  caricatured,	
  Frida	
  Kahlo	
  and	
  Carmen	
  Miranda	
  have	
  both	
  been	
  powerful	
  

signifiers	
  of	
  national	
  identity	
  in	
  Mexico	
  and	
  Brazil,	
  respectively.	
  	
  In	
  pondering	
  similarities	
  

between	
  the	
  two	
  icons,	
  I	
  realized	
  there	
  is	
  yet	
  a	
  third	
  20th	
  century	
  Latin	
  American	
  woman	
  strongly	
  

associated	
  with	
  national	
  identity	
  that	
  has	
  entered	
  popular	
  culture	
  for	
  iconic	
  re-­‐circulation:	
  

Argentina’s	
  former	
  first	
  lady,	
  Eva	
  Perón.	
  	
  

	
  

	
  

	
  



2	
   

	
  	
  

Figure	
  1:	
  Film	
  still	
  of	
  Carmen	
  Miranda	
  from	
  The	
  Gang’s	
  All	
  Here	
  (1943)	
  (screen	
  shot)	
  



3	
   

I	
  began	
  to	
  wonder	
  what	
  phenomena	
  were	
  at	
  work	
  in	
  the	
  20th	
  century	
  Latin	
  American	
  

context	
  to	
  give	
  rise	
  almost	
  simultaneously	
  to	
  three,	
  iconic	
  national	
  figures—Carmen	
  Miranda	
  

(1909-­‐1955)	
  in	
  Brazil,	
  Frida	
  Kahlo	
  (1907-­‐1954)	
  in	
  Mexico,	
  and	
  Eva	
  Perón	
  (1919-­‐1952)	
  in	
  

Argentina.	
  	
  I	
  wondered	
  if	
  their	
  cultural	
  significance	
  had	
  not	
  been	
  tied	
  to	
  emerging	
  nationalism,	
  

popular	
  ethnic	
  conceptions,	
  and	
  gender	
  expectations.	
  	
  What	
  has	
  struck	
  me	
  most	
  profoundly	
  is	
  

how	
  each	
  of	
  these	
  women	
  fashioned	
  herself	
  through	
  dress	
  and	
  appearance	
  to	
  make	
  a	
  significant	
  

sociocultural	
  impact	
  that	
  continues	
  to	
  resonate.	
  	
  Unsurprisingly	
  (to	
  me),	
  each	
  woman	
  has	
  had	
  a	
  

museum	
  dedicated	
  to	
  her	
  in	
  her	
  home	
  country,	
  which	
  houses	
  sizable	
  personal	
  clothing	
  

collections.1	
  	
  	
  

In	
  Carmen	
  Miranda:	
  Ripe	
  for	
  Imitation,	
  I	
  begin	
  to	
  address	
  the	
  issues	
  related	
  to	
  all	
  three	
  

icons	
  by	
  looking	
  at	
  the	
  cultural	
  context	
  that	
  gave	
  rise	
  to	
  Carmen	
  Miranda	
  and	
  examining	
  it	
  in	
  

relation	
  to	
  her	
  evolving	
  dress	
  and	
  appearance.	
  	
  I	
  demonstrate	
  that	
  through	
  the	
  cultivation	
  of	
  an	
  

identifiable	
  visual	
  image,	
  which	
  met	
  changing	
  social	
  expectations,	
  the	
  performer	
  facilitated	
  her	
  

icon	
  status.	
  	
  In	
  her	
  early	
  career	
  she	
  was	
  glamorous	
  and	
  modern	
  eventually	
  shifting	
  to	
  become	
  a	
  

signifier	
  of	
  exoticized	
  –	
  albeit	
  glamorous	
  –	
  and	
  idealized	
  racial	
  mixing	
  in	
  Brazil.	
  	
  Upon	
  her	
  move	
  

to	
  the	
  United	
  States	
  her	
  image	
  –	
  and	
  how	
  it	
  was	
  perceived	
  –	
  altered	
  once	
  again	
  such	
  that	
  she	
  

came	
  to	
  represent	
  an	
  imagined	
  pan-­‐Latin	
  American	
  ethnicity.	
  

From	
  1929	
  to	
  1939,	
  Carmen	
  Miranda	
  enjoyed	
  a	
  successful	
  career	
  as	
  a	
  singer	
  of	
  Brazilian	
  

music.	
  	
  Her	
  popularity	
  in	
  the	
  thirties	
  paired	
  with	
  technological	
  changes	
  and	
  a	
  nationalist	
  climate	
  

                                                
1	
  Interestingly,	
  while	
  the	
  Frida	
  Kahlo	
  Casa	
  Azul	
  [Blue	
  House]	
  seems	
  to	
  be	
  popular	
  with	
  Mexicans	
  and	
  foreign	
  

tourists,	
  the	
  Carmen	
  Miranda	
  and	
  Eva	
  Perón	
  museums	
  appear	
  to	
  be	
  largely	
  the	
  purview	
  of	
  foreigners.	
  

	
  



4	
   

meant	
  that	
  she	
  also	
  enjoyed	
  success	
  in	
  five	
  Brazilian	
  musical	
  comedy	
  films.	
  	
  From	
  1939	
  until	
  her	
  

1955	
  death,	
  Carmen’s	
  career	
  was	
  primarily	
  in	
  the	
  United	
  States.	
  	
  Her	
  earliest	
  US	
  performances	
  

were	
  live	
  productions	
  though	
  her	
  greatest	
  success	
  came	
  via	
  the	
  Hollywood	
  films	
  she	
  made.	
  	
  

While	
  her	
  star	
  image	
  in	
  Brazil	
  was	
  mainly	
  that	
  of	
  a	
  glamorous	
  Euro-­‐Brazilian,	
  in	
  early	
  1939	
  her	
  

final	
  Brazilian	
  film	
  was	
  released	
  to	
  dramatic	
  effect.	
  	
  For	
  one	
  musical	
  sequence	
  she	
  dressed	
  in	
  a	
  

Hollywood-­‐inspired,	
  shimmering	
  costume	
  that	
  was	
  meant	
  to	
  evoke	
  an	
  Afro-­‐Brazilian	
  woman	
  

from	
  the	
  state	
  of	
  Bahia,	
  the	
  “baiana.”	
  	
  That	
  costume,	
  which	
  she	
  designed	
  and	
  wore	
  for	
  live	
  

performances	
  in	
  Rio	
  de	
  Janeiro	
  at	
  the	
  time	
  of	
  the	
  film’s	
  release,	
  garnered	
  her	
  the	
  attention	
  of	
  a	
  

Broadway	
  theatrical	
  producer,	
  Lee	
  Shubert.	
  	
  From	
  her	
  June	
  1939	
  Broadway	
  debut	
  until	
  her	
  final	
  

1955	
  performance	
  on	
  the	
  televised	
  The	
  Jimmy	
  Durante	
  Show	
  the	
  night	
  before	
  her	
  death,	
  Carmen	
  

Miranda	
  wore	
  some	
  variation	
  of	
  the	
  baiana	
  costume	
  for	
  nearly	
  all	
  her	
  performances.	
  	
  Today	
  in	
  

both	
  Brazil	
  and	
  the	
  United	
  States	
  the	
  memory	
  of	
  Carmen	
  Miranda	
  before	
  she	
  donned	
  the	
  baiana	
  

seems	
  almost	
  entirely	
  forgotten.	
  	
  While	
  this	
  makes	
  some	
  sense	
  in	
  the	
  United	
  States	
  where	
  her	
  

film	
  contract	
  with	
  20th	
  Century-­‐Fox	
  Studios	
  required	
  that	
  she	
  not	
  publicly	
  divulge	
  any	
  

information	
  about	
  her	
  Brazilian	
  film	
  career,	
  the	
  national	
  amnesia	
  in	
  Brazil	
  is	
  more	
  puzzling.	
  	
  The	
  

power	
  of	
  Carmen’s	
  baiana	
  and	
  what	
  it	
  has	
  signified	
  is	
  at	
  the	
  heart	
  of	
  this	
  project.	
  	
  I	
  find	
  that	
  the	
  

different	
  meanings	
  of	
  Carmen’s	
  baiana	
  are	
  broad	
  ranging.	
  	
  In	
  the	
  United	
  States	
  she	
  often	
  

represents	
  a	
  pan-­‐Latin/a	
  American	
  identity,	
  at	
  times	
  a	
  positive	
  figure	
  to	
  emulate	
  and	
  at	
  other	
  

times	
  a	
  loathsome	
  stereotype.	
  	
  In	
  Brazil,	
  the	
  emergence	
  of	
  Carmen’s	
  baiana	
  in	
  the	
  late	
  thirties	
  

occurred	
  in	
  the	
  midst	
  of	
  broader	
  cultural	
  endeavors	
  to	
  reevaluate	
  what	
  it	
  meant	
  to	
  be	
  Brazilian	
  

in	
  terms	
  of	
  race	
  and	
  culture.	
  	
  At	
  the	
  time,	
  popular,	
  intellectual,	
  and	
  official	
  rhetoric	
  was	
  

beginning	
  to	
  celebrate	
  Afro-­‐Brazilian	
  cultural	
  contributions	
  to	
  Brazilianness	
  despite	
  continued	
  



5	
   

racist	
  laws	
  and	
  practices	
  that	
  treated	
  Afro-­‐Brazilians	
  as	
  second-­‐class	
  citizens.	
  	
  On	
  the	
  one	
  hand	
  

there	
  was	
  a	
  general	
  cultural	
  shift	
  toward	
  recognizing	
  Brazil	
  as	
  a	
  place	
  where	
  different	
  cultures	
  

came	
  into	
  contact	
  with	
  each	
  other	
  and	
  on	
  the	
  other	
  hand	
  daily	
  and	
  official	
  practices	
  did	
  not	
  

always	
  reflect	
  the	
  heralded	
  openness	
  Brazilians	
  were	
  meant	
  to	
  possess.	
  	
  In	
  this	
  atmosphere	
  

there	
  emerged	
  Carmen	
  Miranda,	
  a	
  Portuguese-­‐born,	
  Euro-­‐Brazilian	
  performer	
  who	
  achieved	
  

success	
  by	
  singing	
  Afro-­‐Brazilian	
  associated	
  music.	
  	
  Why	
  didn’t	
  some	
  other	
  female	
  performer	
  

who	
  was	
  mixed	
  race	
  achieve	
  comparable	
  success	
  at	
  the	
  time?	
  	
  Why	
  is	
  the	
  image	
  we	
  see	
  today	
  of	
  

Carmen	
  Miranda	
  –	
  whether	
  in	
  Brazil	
  or	
  the	
  United	
  States	
  –	
  her	
  Hollywood	
  baiana	
  version?	
  	
  Even	
  

in	
  Brazil	
  one	
  is	
  hard	
  pressed	
  to	
  find	
  Carmen	
  representations	
  that	
  are	
  not	
  her	
  Hollywood	
  baiana	
  

even	
  though	
  she	
  was	
  one	
  of	
  the	
  thirties’	
  most	
  popular	
  singers.	
  

Though	
  the	
  connections	
  between	
  Mexican	
  artist	
  Frida	
  Kahlo	
  and	
  Brazilian	
  performer	
  

Carmen	
  Miranda	
  may	
  not	
  be	
  immediately	
  apparent,	
  I	
  do	
  find	
  a	
  couple	
  of	
  important	
  similarities.	
  	
  

First,	
  both	
  women	
  were	
  highly	
  reflexive	
  public	
  figures	
  who	
  fashioned	
  iconic	
  images	
  that	
  continue	
  

to	
  circulate.	
  	
  Second,	
  the	
  distinctive,	
  easily	
  identified	
  looks	
  that	
  they	
  created	
  for	
  themselves	
  took	
  

shape	
  during	
  periods	
  when	
  their	
  countries	
  were	
  experiencing	
  important	
  popular	
  and	
  rhetorical	
  

shifts	
  with	
  regard	
  to	
  national	
  identity.	
  Increasingly	
  the	
  nations	
  were	
  fashioning	
  themselves	
  as	
  

comprised	
  of	
  mixed	
  race	
  people:	
  Spanish	
  and	
  indigenous	
  in	
  Mexico	
  and	
  African,	
  Portuguese,	
  

and,	
  to	
  a	
  lesser	
  extent,	
  indigenous,	
  in	
  Brazil.	
  	
  Through	
  her	
  manner	
  of	
  dress,	
  self-­‐portraits,	
  and	
  

glamorous	
  photographs,	
  Frida	
  Kahlo	
  presented	
  herself	
  as	
  a	
  mixed	
  race	
  Mexican.	
  	
  She	
  did	
  this	
  at	
  

a	
  time	
  when	
  it	
  was	
  fashionable	
  to	
  do	
  so	
  especially	
  among	
  the	
  Mexican	
  artistic,	
  intellectual,	
  and	
  

social	
  elite.	
  	
  A	
  Mexican	
  woman,	
  especially	
  if	
  she	
  were	
  lighter	
  skinned	
  and	
  from	
  the	
  upper	
  classes,	
  

could	
  express	
  ethnic	
  authenticity	
  by	
  wearing	
  indigenous	
  attire	
  –	
  that	
  is	
  if	
  the	
  woman	
  was	
  not	
  



6	
   

otherwise	
  too	
  indigenous.	
  	
  From	
  the	
  1930s	
  until	
  her	
  1952	
  death,	
  Frida	
  Kahlo	
  appeared	
  in	
  public	
  

and	
  painted	
  self-­‐portraits	
  as	
  a	
  china	
  poblana,	
  albeit	
  with	
  her	
  own	
  additional	
  glamorous	
  styling.	
  	
  

The	
  china	
  poblana	
  is	
  a	
  national	
  folk	
  figure	
  originating	
  in	
  the	
  city	
  Puebla	
  and	
  is	
  recognizable	
  for	
  

her	
  distinctive	
  attire	
  and	
  hairstyle	
  that	
  incorporates	
  ‘traditional’	
  indigenous	
  and	
  European	
  

aesthetics.	
  	
  Such	
  a	
  blending2	
  was	
  desirable	
  in	
  the	
  post-­‐revolutionary	
  Mexican	
  state	
  where	
  

mexicanidad	
  [Mexicanness]	
  to	
  signify	
  national	
  identity	
  relied	
  upon	
  a	
  narrative	
  that	
  characterized	
  

modern	
  Mexicans	
  as	
  Spanish-­‐Indian	
  mestizos	
  [people	
  of	
  mixed	
  race].3	
  	
  Joanne	
  Hershfield	
  calls	
  

this	
  trend	
  to	
  glorify	
  “native”	
  roots	
  among	
  the	
  political	
  and	
  intellectual	
  Mexican	
  elite	
  a	
  kind	
  of	
  

“domestic	
  exoticism”	
  (Hershfield	
  2008).	
  	
  	
  

In	
  Brazil	
  the	
  baiana	
  as	
  a	
  domestic	
  exotic	
  did	
  not	
  become	
  an	
  important	
  signifier	
  of	
  

Brazilianness	
  until	
  after	
  Carmen	
  wore	
  her	
  glamorous	
  interpretation	
  of	
  the	
  costume.	
  	
  During	
  her	
  

decade	
  of	
  Brazilian	
  success,	
  the	
  performer	
  dressed	
  fashionably	
  while	
  building	
  a	
  Brazilian	
  music	
  

catalog	
  that	
  consisted	
  almost	
  entirely	
  of	
  music	
  widely	
  understood	
  to	
  have	
  African	
  origins.	
  	
  Both	
  

in	
  Brazil	
  and	
  in	
  the	
  United	
  States	
  samba	
  was	
  the	
  main	
  genre	
  in	
  which	
  Carmen	
  sang	
  (Ligiéro	
  

Coelho	
  1998:	
  42).	
  	
  Samba,	
  as	
  José	
  Ligiéro	
  Coelho	
  points	
  out	
  (1998),	
  is	
  a	
  word	
  that	
  comes	
  from	
  

                                                
2	
  Frida	
  Kahlo’s	
  rendering	
  of	
  la	
  china	
  poblana	
  is	
  fascinating	
  for	
  more	
  reasons	
  than	
  can	
  be	
  explored	
  in	
  this	
  

introduction.	
  	
  Yet	
  two	
  points	
  are	
  worth	
  mentioning.	
  	
  First,	
  while	
  Kahlo	
  dons	
  garb	
  categorized	
  as	
  indigenous,	
  she	
  

counterbalances	
  the	
  ‘traditional’	
  effect	
  with	
  glamorous	
  modern	
  make-­‐up	
  application.	
  	
  Furthermore,	
  her	
  physical	
  

features	
  reflect	
  her	
  Hungarian	
  Jewish	
  ancestry	
  arguably	
  more	
  so	
  than	
  any	
  indigenous	
  heritage.	
  	
  The	
  modern,	
  

European,	
  and	
  indigenous	
  all	
  converge	
  in	
  Kahlo’s	
  look	
  to	
  reflect	
  an	
  idealized	
  cultural	
  blending	
  in	
  20th	
  century	
  

Mexico.	
  

3	
  The	
  official	
  and	
  popular	
  narrative	
  about	
  mexicanidad	
  neglects	
  the	
  African	
  presence	
  in	
  Mexico	
  although	
  artists	
  and	
  

academics	
  have	
  begun	
  exploring	
  this	
  more	
  fully	
  in	
  recent	
  years.	
  



7	
   

the	
  African	
  Kikongo	
  language	
  (Ligiéro	
  Coelho	
  1998:	
  19).	
  	
  As	
  it	
  is	
  used	
  today	
  in	
  Brazil,	
  its	
  meaning	
  

changes	
  depending	
  upon	
  where	
  the	
  accent	
  is	
  placed.	
  	
  When	
  the	
  accent	
  placed	
  on	
  the	
  first	
  ‘a’	
  the	
  

word	
  means	
  “to	
  pray,	
  to	
  implore,	
  to	
  plead”	
  and	
  when	
  the	
  accent	
  is	
  placed	
  on	
  the	
  second	
  ‘a’	
  the	
  

word	
  means	
  “to	
  dance”	
  (ibid).	
  	
  According	
  to	
  Ligiéro	
  Coelho,	
  samba	
  has	
  had	
  this	
  double	
  meaning	
  

–	
  praying	
  and	
  dancing	
  –	
  since	
  it	
  entered	
  Brazilian	
  Portuguese	
  in	
  the	
  16th	
  century	
  when	
  Kongo-­‐

Angolan	
  slaves	
  were	
  first	
  brought	
  to	
  the	
  region	
  (ibid).	
  	
  From	
  the	
  onset	
  the	
  word	
  was	
  associated	
  

with	
  Afro-­‐Brazilian	
  ritual	
  practices	
  including	
  candomblé	
  [a	
  syncretistic	
  Afro-­‐Brazilian	
  religion	
  that	
  

incorporates	
  African	
  and	
  Catholic	
  aspects],	
  which	
  were	
  outlawed	
  by	
  the	
  Brazilian	
  government	
  

well	
  into	
  the	
  20th	
  century,	
  past	
  Carmen’s	
  1955	
  death	
  (Ligiéro	
  Coelho	
  1998:	
  20).	
  

Though	
  samba	
  and	
  associated	
  Afro-­‐Brazilian	
  ritual	
  practices	
  were	
  illegal	
  and	
  socially	
  

stigmatic	
  for	
  centuries,	
  by	
  the	
  1920s	
  many	
  composers,	
  singers,	
  and	
  musicians	
  adopted	
  samba	
  as	
  

a	
  musical	
  style	
  (Ligiéro	
  Coelho	
  1998:	
  23).	
  	
  Sambistas	
  [anyone	
  who	
  composes,	
  sings,	
  or	
  plays	
  

samba	
  music]	
  by	
  this	
  time	
  included	
  not	
  only	
  people	
  with	
  African	
  heritage	
  but	
  also	
  Euro-­‐Brazilians	
  

such	
  as,	
  for	
  example,	
  the	
  popular	
  composer,	
  Noel	
  Rosa	
  (ibid).	
  	
  Although	
  many	
  sambistas	
  such	
  as	
  

Carmen	
  did	
  not	
  come	
  from	
  African-­‐descended	
  communities,	
  the	
  musical	
  genre	
  was	
  widely	
  

understood	
  to	
  have	
  African	
  origins	
  (Ligiéro	
  Coelho	
  1998:	
  24).	
  	
  While	
  understood	
  in	
  this	
  way,	
  

samba	
  was	
  also	
  recognized	
  to	
  be	
  a	
  blending	
  of	
  European	
  and	
  African	
  rhythms	
  and	
  

instrumention.	
  	
  Music	
  scholars	
  (e.g.	
  Dent	
  2009,	
  McCann	
  2004,	
  Vianna	
  1999	
  [1995])	
  have	
  

demonstrated	
  that	
  by	
  the	
  1930s	
  the	
  genre’s	
  blending	
  and	
  ‘African-­‐ness’	
  contributed	
  to	
  samba’s	
  

becoming	
  popularly	
  recognized	
  as	
  a	
  traditional	
  and	
  national	
  art	
  form.	
  Though	
  European	
  born,	
  

Carmen’s	
  strong	
  association	
  with	
  African	
  influenced	
  samba	
  lent	
  cultural	
  authenticity	
  to	
  her	
  

public	
  image,	
  which	
  (looks-­‐wise)	
  was	
  modern,	
  implicitly	
  white,	
  and	
  Hollywood	
  inspired.	
  



8	
   

Through	
  their	
  artistry	
  and	
  self-­‐fashioning	
  through	
  dress,	
  Frida	
  Kahlo	
  and	
  Carmen	
  Miranda	
  

created	
  public,	
  popular,	
  and	
  glamorous	
  personae	
  that	
  interpreted	
  new	
  ideologies	
  about	
  national	
  

identity	
  and	
  racial	
  constructions.	
  	
  In	
  the	
  context	
  of	
  their	
  times	
  and	
  social	
  circles,	
  it	
  was	
  not	
  

necessarily	
  cultural	
  appropriation	
  for	
  Frida	
  Kahlo	
  to	
  dress	
  in	
  a	
  range	
  of	
  regional	
  indigenous	
  styles	
  

or	
  for	
  Carmen	
  to	
  sing	
  Afro-­‐Brazilian	
  influenced	
  music.	
  	
  Rather	
  the	
  two	
  women	
  were	
  cultural	
  

mediators	
  of	
  20th	
  century	
  modernity	
  (Marxism	
  for	
  Kahlo	
  and	
  consumerism	
  for	
  Carmen)	
  and	
  

domestic	
  exoticism,	
  which	
  glamorized	
  and	
  romanticized	
  ‘traditional’	
  dress	
  forms.	
  	
  Neither	
  had	
  

ideal	
  roots	
  conforming	
  to	
  emergent	
  nationalist	
  ideologies	
  about	
  mixed-­‐raceness	
  –	
  Frida	
  Kahlo’s	
  

father	
  was	
  a	
  Hungarian	
  Jewish	
  immigrant	
  and	
  Carmen	
  was	
  born	
  in	
  Portugal	
  to	
  Portuguese	
  

parents	
  –	
  yet	
  they	
  deployed	
  the	
  social	
  privileges	
  for	
  creative	
  interpretation	
  accorded	
  to	
  artists	
  

and	
  performers	
  to	
  represent	
  their	
  nations.	
  	
  Though	
  Frida	
  Kahlo	
  was	
  serious	
  and	
  politally	
  minded	
  

while	
  Carmen	
  was	
  playful	
  and	
  apolitical,	
  through	
  public	
  performance	
  and	
  dress	
  both	
  women	
  

communicated	
  their	
  interpretations	
  of	
  desirable	
  mixed-­‐raceness.	
  What	
  the	
  two	
  women	
  have	
  in	
  

common	
  with	
  each	
  other	
  and	
  with	
  Eva	
  Perón	
  is	
  a	
  powerful	
  and	
  effective	
  agency	
  at	
  self-­‐

fashioning	
  a	
  public	
  image	
  through	
  dress.	
  	
  

	
   	
  



9	
   

	
  

	
   	
  

Figure	
  2:	
  November	
  2012	
  cover	
  of	
  México	
  Vogue	
  adapted	
  from	
  
Nickolas	
  Murray’s	
  1939	
  portrait	
  of	
  the	
  artist,	
  Frida	
  Kahlo	
  



10	
   

Chapter	
  1	
  takes	
  these	
  concepts	
  as	
  its	
  starting	
  point,	
  addressing	
  shifting	
  ideologies	
  about	
  

brasilidade	
  [Brazilianness]	
  in	
  terms	
  of	
  racial	
  mixing	
  and	
  what	
  was	
  happening	
  in	
  the	
  nation’s	
  

capital,	
  Rio	
  de	
  Janeiro,	
  in	
  the	
  twenties	
  and	
  thirties.	
  	
  I	
  show	
  that	
  increased	
  consumerism	
  and	
  

related	
  urban	
  leisure	
  activities	
  such	
  as	
  beach-­‐	
  and	
  movie-­‐going,	
  significantly	
  shaped	
  Carmen	
  

Miranda’s	
  path	
  to	
  stardom	
  and	
  self-­‐fashioning	
  as	
  a	
  modern	
  glamorous	
  woman.	
  	
  The	
  look	
  she	
  

cultivated	
  in	
  the	
  twenties	
  and	
  most	
  of	
  the	
  thirties	
  functioned	
  similarly	
  to	
  Argentine	
  first	
  lady	
  Eva	
  

Perón’s	
  forties	
  couture	
  look.	
  	
  In	
  each	
  case	
  the	
  public	
  figure	
  engages	
  fashion	
  and	
  Hollywood	
  

glamour	
  to	
  represent	
  a	
  broader	
  national	
  movement	
  that	
  supports	
  consumer	
  culture	
  as	
  signifier	
  

of	
  modernity	
  and	
  prosperity.	
  	
  Interestingly,	
  a	
  young,	
  unknown	
  actress	
  named	
  Eva	
  Duarte	
  –	
  the	
  

future	
  Evita	
  –	
  was	
  introduced	
  to	
  the	
  famous	
  Brazilian	
  singer	
  while	
  she	
  toured	
  Buenos	
  Aires	
  in	
  

1934	
  (Castro	
  2005:	
  114).	
  	
  

	
   	
  



11	
   

	
  

	
   	
  

Figure	
  3:	
  Official	
  1947	
  state	
  portrait	
  of	
  Eva	
  Perón,	
  first	
  lady	
  of	
  Argentina	
  (1946-­‐
1952)—from	
  the	
  cover	
  of	
  La	
  Razon	
  de	
  Mi	
  Vida	
  [The	
  Reason	
  for	
  My	
  Life]	
  by	
  Eva	
  
Perón	
  



12	
   

Since	
  the	
  thirties,	
  the	
  popular	
  trope	
  about	
  Brazilian	
  national	
  identity	
  –	
  at	
  home	
  and	
  

abroad	
  –	
  has	
  been	
  that	
  since	
  all	
  Brazilians	
  are	
  mestiço	
  [mixed-­‐race],	
  racism	
  does	
  not	
  exist	
  in	
  

Brazil.	
  	
  One	
  way	
  this	
  gets	
  reinforced	
  is	
  through	
  the	
  conflation	
  of	
  race	
  and	
  culture.	
  	
  I	
  address	
  this	
  

matter	
  in	
  chapter	
  2,	
  expanding	
  my	
  discussion	
  of	
  the	
  Brazilian	
  cultural	
  context	
  to	
  examine	
  the	
  

impact	
  imported	
  Hollywood	
  films	
  had	
  on	
  modern	
  aesthetic	
  sensibilities	
  and	
  shifting	
  ideologies.	
  	
  

Through	
  analyses	
  of	
  Carmen’s	
  costume	
  designs	
  for	
  her	
  Brazilian	
  films,	
  I	
  demonstrate	
  that	
  the	
  

film	
  looks	
  reflected	
  an	
  implicitly	
  white	
  Hollywood	
  aesthetic.	
  	
  As	
  a	
  popularizer	
  of	
  Afro-­‐Brazilian	
  

influenced	
  music,	
  however,	
  she	
  effectively	
  became	
  a	
  white	
  envelope	
  for	
  Afro-­‐Brazilian	
  culture.	
  	
  

Her	
  glamorous	
  mixing	
  of	
  Afro-­‐	
  and	
  Euro-­‐Brazilian	
  sensibilities	
  culminated	
  in	
  an	
  ironic	
  exoticized	
  

1939	
  carnival	
  costume	
  ostensibly	
  signifying	
  an	
  Afro-­‐Brazilian	
  woman,	
  the	
  baiana.	
  	
  Literally	
  

baiana	
  means	
  a	
  woman	
  from	
  the	
  state	
  of	
  Bahia.	
  	
  Yet	
  the	
  term	
  is	
  used	
  in	
  Brazil	
  to	
  signify	
  women	
  

of	
  African	
  descent	
  principally	
  of	
  Fon	
  and	
  Yoruba	
  West	
  African	
  origins	
  (Ligiéro	
  Coelho	
  1998:	
  26).	
  	
  

Descendants	
  of	
  these	
  African	
  peoples	
  have	
  to	
  the	
  present	
  day	
  managed	
  to	
  maintain	
  discernable	
  

aspects	
  of	
  their	
  respective	
  cultures	
  despite	
  persecution	
  by	
  the	
  government,	
  the	
  Catholic	
  Church,	
  

and	
  slave	
  masters	
  (Ligiéro	
  1993).	
  	
  One	
  such	
  cultural	
  manifestation	
  has	
  been	
  through	
  the	
  

uniquely	
  Brazilian	
  religious	
  practice	
  candomblé,	
  which	
  is	
  characterized	
  by	
  a	
  strong	
  presence	
  of	
  

African	
  and	
  Afro-­‐Brazilian	
  women	
  (Ligiéro	
  Coelho	
  1998:	
  27).	
  	
  These	
  women	
  blended	
  practices	
  

and	
  manners	
  of	
  dress	
  from	
  Africa,	
  the	
  Americas,	
  and	
  Europe	
  (ibid).	
  	
  	
  

As	
  early	
  as	
  the	
  19th	
  century,	
  international	
  visitors	
  to	
  Brazil	
  romanticized	
  the	
  baiana	
  for	
  

her	
  “beauty,	
  mystery,	
  and	
  sensuality”	
  (Ligiéro	
  Coelho	
  1998:	
  29).	
  	
  Though	
  there	
  were	
  at	
  that	
  time	
  

and	
  continue	
  to	
  be	
  a	
  range	
  of	
  ways	
  for	
  one	
  to	
  dress	
  as	
  a	
  “baiana”	
  –	
  for	
  example	
  in	
  the	
  wildly	
  

different	
  contexts	
  of	
  Rio	
  de	
  Janeiro	
  carnival	
  or	
  a	
  candomblé	
  ritual	
  –	
  there	
  is	
  nevertheless	
  a	
  



13	
   

history	
  of	
  using	
  the	
  term	
  baiana	
  to	
  signify	
  Afro-­‐Brazilian	
  culture	
  and	
  Afro-­‐Brazilians	
  more	
  

generally	
  (Ligiéro	
  Coelho	
  1998:	
  33).	
  

In	
  the	
  1920s	
  the	
  baiana	
  as	
  a	
  recognizable	
  costume	
  type	
  began	
  to	
  appear	
  in	
  Rio	
  de	
  Janeiro	
  

stage	
  musical	
  revues,	
  most	
  notably	
  as	
  worn	
  by	
  performer	
  Aracy	
  Cortes,	
  a	
  woman	
  of	
  African	
  

descent	
  (Ligiéro	
  Coelho	
  1998:	
  92).	
  	
  At	
  this	
  time	
  the	
  baiana	
  also	
  came	
  to	
  be	
  the	
  subject	
  of	
  highly	
  

romanticized	
  samba	
  music	
  lyrics	
  in	
  connection	
  with	
  the	
  portrayal	
  of	
  the	
  Northeastern	
  state,	
  

Bahia	
  (Ligiéro	
  Coelho	
  1998:	
  93).	
  	
  By	
  the	
  time	
  Carmen	
  Miranda	
  debuted	
  her	
  version	
  of	
  the	
  baiana	
  

for	
  live	
  performances	
  in	
  late	
  1938,	
  within	
  Rio	
  de	
  Janeiro	
  the	
  baiana	
  as	
  a	
  costume	
  type	
  was	
  

principally	
  worn	
  by	
  “lower-­‐class,	
  predominantly	
  Black	
  and	
  mixed-­‐race	
  persons”	
  (Ligiéro	
  Coelho	
  

1998:	
  95).	
  	
  In	
  creating	
  her	
  version,	
  Carmen	
  borrowed	
  from	
  a	
  number	
  of	
  different	
  baiana	
  fashion	
  

traditions	
  (e.g.	
  candomblé	
  practitioner,	
  marketplace	
  vendor)	
  and	
  incorporated	
  her	
  own	
  

innovations	
  as	
  well.	
  	
  Though	
  her	
  costume	
  looked	
  unlike	
  anything	
  anyone	
  else	
  had	
  publicly	
  worn	
  

–	
  whether	
  carnival	
  participant,	
  candomblé	
  ritual	
  practitioner,	
  produce	
  vendor,	
  or	
  prepared	
  food	
  

vendor	
  –	
  her	
  version	
  nevertheless	
  included	
  a	
  sufficient	
  number	
  of	
  already	
  circulating	
  clothing	
  

signifiers	
  to	
  make	
  it	
  recognizable	
  as	
  a	
  baiana	
  costume.	
  	
  These	
  clothing	
  signifiers	
  included	
  some	
  

found	
  in	
  Brazilian	
  folklorist/artist	
  Cecília	
  Meireles’	
  Rio	
  de	
  Janeiro	
  baiana	
  illustrations	
  painted	
  

between	
  1926	
  and	
  1934,	
  which	
  Carmen	
  is	
  reported	
  to	
  have	
  seen	
  (ibid).	
  	
  	
  

Carmen	
  Miranda’s	
  interpretation	
  of	
  the	
  baiana	
  was	
  widely	
  copied	
  by	
  cariocas	
  [anyone	
  

from	
  Rio	
  de	
  Janeiro]	
  from	
  all	
  walks	
  of	
  life	
  after	
  its	
  film	
  debut	
  in	
  early	
  1939	
  in	
  Banana	
  da	
  terra.	
  	
  

Though	
  we	
  cannot	
  pinpoint	
  precisely	
  why	
  Carmen’s	
  baiana	
  gained	
  such	
  traction	
  including	
  among	
  

upper-­‐class	
  Euro-­‐Brazilians	
  who	
  previously	
  would	
  not	
  have	
  worn	
  the	
  costume	
  for	
  carnival,	
  I	
  posit	
  

that	
  Carmen’s	
  being	
  Euro-­‐Brazilian	
  herself	
  helped	
  to	
  make	
  the	
  costume	
  more	
  socially	
  



14	
   

acceptable.	
  	
  She	
  debuted	
  the	
  costume	
  at	
  a	
  time	
  when	
  a	
  national	
  rhetoric	
  was	
  emerging	
  about	
  

what	
  constituted	
  Brazilianness.	
  	
  A	
  key	
  tenet	
  of	
  this	
  rhetoric	
  was	
  valorization	
  of	
  ‘tradition’	
  that	
  

was	
  getting	
  located	
  in	
  African	
  and	
  Afro-­‐Brazilian	
  roots.	
  	
  While	
  it	
  is	
  true	
  that	
  Afro-­‐Brazilians	
  and	
  

their	
  religious	
  practices	
  were	
  officially	
  persecuted	
  at	
  the	
  time,	
  there	
  was	
  nonetheless	
  a	
  

theoretical	
  appreciation	
  for	
  African	
  influences	
  on	
  Brazilian	
  culture	
  such	
  that	
  Brazil	
  was	
  

increasingly	
  being	
  conceived	
  of	
  as	
  a	
  place	
  where	
  races	
  and	
  cultures	
  intermingled.	
  	
  Carmen’s	
  

overall	
  thirties	
  star	
  image	
  contributed	
  to	
  a	
  shared	
  Brazilian	
  repository	
  that	
  informed	
  what	
  it	
  

meant	
  to	
  look	
  and	
  sound	
  Brazilian	
  at	
  a	
  time	
  when	
  racial	
  and	
  aesthetic	
  mixing	
  were	
  becoming	
  

part	
  of	
  the	
  national	
  narrative.	
  

In	
  Hello,	
  Hello	
  Brazil	
  (2004),	
  Bryan	
  McCann	
  examines	
  20th	
  century	
  música	
  popular	
  

brasileira	
  (MPB)	
  [popular	
  Brazilian	
  music]	
  positing	
  that	
  it	
  was	
  a	
  means	
  for	
  people	
  from	
  all	
  walks	
  

of	
  life	
  to	
  negotiate	
  modern	
  ideas	
  about	
  brasilidade.	
  	
  As	
  one	
  of	
  the	
  thirties’	
  reigning	
  radio,	
  record,	
  

and	
  film	
  stars,	
  Carmen	
  Miranda’s	
  music	
  and	
  image	
  had	
  an	
  impact	
  on	
  such	
  discourses.	
  	
  Her	
  music	
  

and	
  films	
  were	
  both	
  deeply	
  connected	
  to	
  carioca	
  carnival,	
  which	
  was	
  then	
  becoming	
  another	
  

means	
  for	
  signifying	
  Brazilianness	
  (Vianna	
  1999	
  [1995]).	
  	
  As	
  a	
  top-­‐selling	
  recording	
  artist	
  whose	
  

‘look’	
  was	
  important	
  to	
  her	
  success,	
  she	
  had	
  a	
  presence	
  in	
  a	
  range	
  of	
  media	
  forms	
  that	
  meant	
  

her	
  likeness	
  circulated	
  widely	
  via	
  celebrity	
  endorsements,	
  in	
  popular	
  print	
  media,	
  and	
  in	
  film.	
  	
  I	
  

show	
  that	
  her	
  public	
  image	
  –	
  both	
  pre-­‐	
  and	
  post-­‐baiana	
  –	
  were	
  indebted	
  at	
  least	
  in	
  part	
  to	
  

Hollywood	
  aesthetics,	
  a	
  point	
  no	
  academic	
  literature	
  has	
  thus	
  far	
  addressed.	
  

In	
  chapter	
  3	
  I	
  examine	
  what	
  happened	
  to	
  Carmen’s	
  image	
  during	
  her	
  US	
  career	
  spanning	
  

from	
  1939	
  to	
  1955.	
  	
  I	
  show	
  that	
  the	
  Afro-­‐Brazilian	
  carnival	
  costume	
  she	
  created	
  and	
  donned	
  for	
  

her	
  Broadway	
  debut	
  accrued	
  new	
  meanings	
  in	
  a	
  US	
  context.	
  	
  The	
  costume	
  itself	
  eventually	
  went	
  



15	
   

through	
  many	
  changes	
  at	
  the	
  hands	
  of	
  Hollywood	
  costume	
  designers	
  while	
  still	
  retaining	
  key	
  

elements	
  that	
  were	
  often	
  exaggerated.	
  	
  Where	
  she	
  had	
  enjoyed	
  Brazilian	
  success	
  through	
  a	
  

close	
  connection	
  to	
  carnival,	
  in	
  a	
  US	
  context	
  she	
  came	
  to	
  be	
  associated	
  with	
  the	
  carnivalesque	
  

by	
  virtue	
  of	
  her	
  performance	
  and	
  appearance.	
  	
  Moreover,	
  in	
  a	
  World	
  War	
  II	
  context	
  she	
  came	
  to	
  

signify	
  Latin	
  America	
  more	
  generally.	
  4	
  	
  I	
  look	
  at	
  the	
  performance	
  and	
  dress	
  patterns	
  in	
  her	
  

fourteen	
  Hollywood	
  films	
  demonstrating	
  that	
  their	
  distinctiveness	
  within	
  a	
  single	
  film	
  genre,	
  the	
  

musical	
  comedy,	
  contributed	
  to	
  her	
  image’s	
  durability	
  and	
  easy	
  re-­‐use	
  for	
  parody.	
  	
  I	
  posit	
  that	
  

getting	
  framed	
  by	
  carnival	
  and	
  the	
  carnivalesque	
  is	
  essential	
  for	
  the	
  later	
  production	
  and	
  

reception	
  of	
  other	
  Carmen	
  examples	
  (i.e.	
  Carmen	
  Drag).	
  	
  The	
  connection	
  I	
  draw	
  between	
  

Carmen	
  and	
  carnival	
  and	
  the	
  carnivalesque	
  has	
  received	
  little	
  attention	
  heretofore.	
  

Although	
  Eva	
  Perón,	
  Frida	
  Kahlo,	
  and	
  Carmen	
  Miranda	
  came	
  from	
  different	
  cultural	
  

contexts	
  that	
  informed	
  the	
  public	
  personae	
  they	
  crafted	
  (and	
  that	
  others	
  crafted	
  about	
  them),	
  

what	
  is	
  common	
  to	
  all	
  three	
  is	
  their	
  use	
  of	
  dress	
  to	
  construct	
  a	
  powerful	
  public	
  image.	
  	
  All	
  three	
  

women’s	
  images	
  have	
  been	
  widely	
  re-­‐used	
  in	
  popular	
  culture	
  in	
  the	
  US	
  and	
  in	
  Latin	
  America.5	
  	
  In	
  

                                                
4	
  It	
  would	
  be	
  interesting	
  to	
  investigate	
  to	
  what	
  extent	
  Miranda’s	
  films	
  were	
  distributed	
  internationally	
  after	
  WWII.	
  	
  

For	
  example,	
  a	
  well-­‐known	
  Bollywood	
  actress,	
  “Helen,”	
  performs	
  a	
  musical	
  number	
  in	
  the	
  1966	
  film	
  Dus	
  Lakh	
  

dressed	
  in	
  a	
  Carmen	
  Miranda-­‐inspired	
  costume.	
  	
  Interestingly,	
  Helen	
  was	
  herself	
  recognized	
  as	
  a	
  kind	
  of	
  racial	
  mix	
  in	
  

India,	
  having	
  been	
  born	
  to	
  an	
  Anglo-­‐Indian	
  father	
  and	
  a	
  Burmese	
  mother.	
  	
  Helen’s	
  amazing	
  1966	
  musical	
  number,	
  

which	
  includes	
  a	
  man	
  who	
  strips	
  from	
  his	
  mariachi-­‐inspired	
  costume	
  down	
  to	
  a	
  leotard	
  so	
  that	
  Helen	
  may	
  walk	
  him	
  

on	
  a	
  leash,	
  can	
  be	
  viewed	
  on	
  YouTube	
  by	
  entering	
  the	
  search	
  words	
  “duniya	
  uski	
  sunti	
  hai”	
  (accessed	
  4/23/08).	
  	
  

5	
  Common	
  post-­‐mortem	
  circulating	
  narratives	
  (e.g.,	
  Andrew	
  Lloyd	
  Webber’s	
  Evita	
  [premiered	
  1976],	
  the	
  film	
  Frida	
  

[2002],	
  the	
  documentary	
  Bananas	
  is	
  My	
  Business	
  [1995])	
  about	
  each	
  of	
  the	
  women	
  use	
  melodramatic	
  tropes	
  about	
  

suffering	
  (e.g.	
  cancer	
  for	
  Eva	
  Perón,	
  a	
  debilitating	
  bus	
  wreck	
  for	
  Frida	
  Kahlo,	
  an	
  unhappy	
  marriage	
  for	
  Carmen	
  



16	
   

chapter	
  4	
  I	
  demonstrate	
  the	
  proliferation	
  of	
  Carmen’s	
  image	
  re-­‐use	
  and	
  examine	
  the	
  ways	
  it	
  gets	
  

deployed	
  to	
  achieve	
  different	
  ends.	
  	
  These	
  examples	
  of	
  what	
  I	
  call	
  Carmen	
  Drag	
  are	
  typically	
  

framed	
  as	
  carnivalesque	
  moments	
  or	
  otherwise	
  occur	
  within	
  a	
  carnivalesque	
  genre	
  and	
  allow	
  for	
  

a	
  wide	
  range	
  of	
  meaning	
  making	
  within	
  the	
  broader	
  social	
  context.	
  	
  They	
  demonstrate	
  the	
  ease	
  

with	
  which	
  her	
  iconic	
  image	
  can	
  be	
  reproduced	
  and	
  flexibly	
  interpreted	
  –	
  at	
  times	
  to	
  reinforce	
  

hegemonic	
  discourses	
  and	
  at	
  other	
  times	
  to	
  challenge	
  normative	
  ethnic	
  and	
  gendered	
  

expectations.	
  	
  I	
  focus	
  on	
  drag	
  because	
  it	
  is	
  a	
  highly	
  reflexive	
  means	
  for	
  exploring	
  social	
  

categories	
  through	
  dress	
  and	
  performance.	
  	
  Before	
  she	
  became	
  a	
  Brazilian	
  star,	
  Carmen	
  

routinely	
  and	
  reflexively	
  dressed	
  in	
  costumes	
  that	
  reflected	
  aspiration,	
  parodying,	
  or	
  some	
  form	
  

of	
  homage	
  –	
  all	
  aspects	
  of	
  drag	
  broadly	
  characterized	
  as	
  a	
  playful	
  means	
  for	
  exploring	
  social	
  

roles.	
  	
  My	
  subjects	
  for	
  analyses	
  include	
  mediated	
  examples	
  in	
  film	
  and	
  television,	
  Halloween	
  

costumes,	
  and	
  Carmen	
  Miranda	
  impersonators.	
  	
  

	
  

An	
  Interdisciplinary	
  Approach	
  

	
   My	
  approach	
  to	
  this	
  project	
  is	
  rooted	
  in	
  dress	
  studies,	
  which	
  is	
  necessarily	
  an	
  

interdisciplinary	
  area	
  of	
  scholarship.	
  	
  My	
  reasons	
  for	
  studying	
  dress	
  emerged	
  from	
  a	
  deeply	
  a	
  

personal	
  interest	
  in	
  the	
  topic.	
  	
  Like	
  many	
  girls	
  and	
  women,	
  I	
  have	
  long	
  been	
  keenly	
  aware	
  of	
  the	
  

power	
  dress	
  has	
  in	
  negotiating	
  social	
  relationships.	
  	
  I	
  explored	
  this	
  theme	
  first	
  as	
  a	
  theatrical	
  

costume	
  designer	
  and	
  next	
  as	
  a	
  museum	
  preservationist	
  for	
  historic	
  clothing	
  artifacts.	
  	
  These	
  

experiences	
  prompted	
  my	
  academic	
  interest	
  in	
  examining	
  clothing’s	
  meaning.	
  	
  My	
  costume	
  

                                                                                                                                                         
Miranda),	
  loss,	
  early	
  death,	
  and	
  childlessness	
  to	
  achieve	
  what	
  Lauren	
  Berlant	
  describes	
  as	
  universal	
  feminine	
  

emotional	
  understanding/relate-­‐ability	
  (Berlant	
  2008).	
  



17	
   

design	
  experience	
  is	
  chiefly	
  in	
  the	
  realm	
  of	
  physical	
  theater	
  where	
  bodily	
  manipulation,	
  

movement	
  and	
  gestures,	
  not	
  words,	
  powerfully	
  communicate	
  meaning.	
  	
  It	
  was	
  for	
  this	
  reason	
  I	
  

was	
  dissatisfied	
  with	
  Alison	
  Lurie’s	
  claim	
  (1981)	
  that	
  clothing	
  is	
  a	
  “language”	
  for	
  communication.	
  	
  

Although,	
  as	
  Roland	
  Barthes	
  has	
  posited	
  (1983	
  [1967];	
  2006	
  [1993]),	
  an	
  article	
  of	
  clothing	
  can	
  

carry	
  semiotic	
  significance,	
  context	
  renders	
  its	
  meaning	
  far	
  too	
  variant	
  to	
  disregard	
  

contextualizing	
  factors	
  such	
  as	
  the	
  body	
  and	
  sociocultural	
  circumstances;	
  a	
  point	
  I	
  address	
  in	
  my	
  

discussion	
  of	
  the	
  turban	
  (chapter	
  4).	
  	
  Moreover,	
  bodily	
  adornment	
  tends	
  to	
  allow	
  for	
  a	
  high	
  

degree	
  of	
  meaning	
  inference.	
  	
  If	
  we	
  are	
  to	
  think	
  of	
  clothing	
  as	
  a	
  communicative	
  form,	
  then	
  it	
  is	
  

more	
  accurate	
  to	
  engage	
  Richard	
  Bauman’s	
  performance	
  studies	
  approach	
  to	
  verbal	
  art	
  (1984	
  

[1977]).	
  	
  In	
  this	
  way	
  clothing	
  can	
  be	
  understood	
  to	
  be	
  more	
  akin	
  to	
  expressive	
  genres	
  such	
  as	
  

poetry	
  or	
  art	
  in	
  that	
  the	
  recipient	
  has	
  a	
  good	
  deal	
  of	
  agency	
  for	
  meaning-­‐making	
  requiring	
  little	
  

directive	
  from	
  the	
  creator	
  (Bauman	
  2001:	
  80-­‐81).	
  	
  Clothing	
  is	
  like	
  language	
  insofar	
  as	
  it	
  is	
  

understood	
  to	
  be	
  an	
  emergent	
  event.	
  	
  Clothing	
  is	
  not	
  like	
  language	
  in	
  the	
  Barthesian	
  sense;	
  that	
  

is,	
  the	
  semiotician’s	
  categorical	
  meaning	
  assignment	
  for	
  clothing	
  signifiers	
  –	
  e.g.	
  satin	
  to	
  signify	
  

five	
  o’clock	
  (Barthes	
  2006	
  [1993]:	
  47).	
  	
  Such	
  an	
  understanding	
  of	
  dress	
  would	
  be	
  woefully	
  

inadequate	
  for	
  understanding	
  its	
  complexity	
  and	
  multivalence.	
  	
  	
  

Fashion	
  studies	
  (e.g.	
  Davis	
  1992)	
  and	
  dress	
  studies	
  engaging	
  performance	
  studies	
  

scholarship	
  (e.g.	
  Shukla	
  2008)	
  has	
  made	
  progress	
  toward	
  considering	
  the	
  social	
  context	
  for	
  dress	
  

such	
  that	
  the	
  messiness	
  of	
  human	
  communication	
  and	
  miscommunication	
  are	
  preserved.	
  	
  Which	
  

brings	
  us	
  to	
  a	
  range	
  of	
  terms	
  in	
  use	
  and	
  their	
  meanings:	
  costume,	
  appearance,	
  fashion,	
  dress,	
  

and	
  body	
  art.	
  

‘Costume’	
  has	
  been	
  in	
  use	
  in	
  the	
  English	
  language	
  since	
  the	
  18th	
  century.	
  	
  The	
  term	
  has	
  



18	
   

French	
  etymological	
  roots	
  and	
  in	
  its	
  early	
  English	
  usage	
  was	
  meant	
  to	
  indicate	
  the	
  mode	
  of	
  

“personal	
  attire	
  and	
  dress”	
  (Oxford	
  English	
  Dictionary	
  online,	
  accessed	
  September	
  27,	
  2013).	
  	
  It	
  

continues	
  to	
  get	
  used	
  in	
  certain	
  contexts	
  (e.g.	
  The	
  Metropolitan	
  Museum	
  of	
  Art	
  Costume	
  

Institute)	
  to	
  indicate	
  clothing	
  generally,	
  though	
  it	
  has	
  become	
  somewhat	
  rarefied	
  as	
  its	
  use	
  to	
  

indicate	
  museum	
  clothing	
  collections	
  suggests.	
  	
  I	
  use	
  the	
  term	
  in	
  a	
  more	
  colloquial	
  sense	
  to	
  refer	
  

to	
  an	
  outfit	
  meant	
  to	
  characterize	
  “a	
  particular	
  period,	
  person,	
  place,	
  or	
  thing”	
  such	
  as	
  worn	
  for	
  

a	
  theatrical	
  performance	
  or	
  during	
  a	
  festival	
  event	
  like	
  Halloween,	
  Purim,	
  or	
  carnival	
  (Merriam-­‐

Webster	
  online	
  dictionary	
  accessed	
  August	
  20,	
  2013).	
  	
  Costume	
  in	
  this	
  sense	
  is	
  arguably	
  a	
  more	
  

self-­‐reflexive	
  creation	
  than	
  daily	
  attire	
  but	
  not	
  necessarily.	
  	
  After	
  all,	
  some	
  people	
  put	
  more	
  

thought	
  into	
  their	
  daily	
  looks	
  than	
  others.	
  	
  Likewise,	
  not	
  all	
  Halloween	
  costumes	
  are	
  carefully	
  

thought	
  out	
  concoctions.	
  	
  All	
  the	
  same,	
  essentially	
  the	
  costume	
  wearer	
  is	
  understood	
  to	
  have	
  

self-­‐consciously	
  adorned	
  her	
  or	
  himself	
  with	
  an	
  implication	
  of	
  disguise	
  to	
  appear	
  as	
  something	
  

other	
  than	
  what	
  one	
  “actually”	
  is.	
  

As	
  for	
  the	
  term	
  appearance,	
  I	
  avoid	
  it	
  whenever	
  possible	
  as	
  it	
  does	
  not	
  generally	
  take	
  

movement	
  into	
  consideration.	
  	
  Carmen	
  Miranda	
  was	
  highly	
  kinetic	
  and	
  a	
  dancer,	
  someone	
  

whose	
  portraits	
  always	
  seemed	
  to	
  catch	
  her	
  in	
  mid-­‐motion	
  (Shaw	
  2013).	
  	
  As	
  such	
  it	
  is	
  especially	
  

important	
  that	
  she	
  be	
  examined	
  beyond	
  her	
  appearance	
  to	
  include	
  movement	
  and	
  

performance.	
  	
  	
  

With	
  regard	
  to	
  the	
  term	
  fashion,	
  George	
  Simmel	
  (1957)	
  has	
  emphasized	
  its	
  function	
  as	
  a	
  

time	
  chronicler	
  per	
  Edward	
  Sapir’s	
  1931	
  definition	
  of	
  the	
  term.	
  	
  I	
  put	
  this	
  perspective	
  into	
  

dialogue	
  with	
  Benedict	
  Anderson’s	
  notion	
  of	
  imagined	
  communities	
  (1991	
  [1983])	
  wherein	
  the	
  

nation	
  as	
  identity-­‐maker	
  is	
  a	
  relatively	
  recent	
  phenomenon	
  that	
  allows	
  for	
  shifts	
  in	
  conceptions	
  



19	
   

of	
  space-­‐time.	
  	
  Fashion	
  and	
  conceptions	
  of	
  the	
  nation	
  speak	
  to	
  each	
  other	
  and	
  can	
  

simultaneously	
  create	
  identities	
  as	
  Carmen’s	
  earliest	
  baiana	
  did.	
  	
  Her	
  glamorous,	
  domestically	
  

exotic	
  carnival	
  costume	
  engaged	
  popular	
  1930s	
  Brazilian	
  conceptions	
  of	
  race	
  and	
  culture.	
  

One	
  reason	
  fashion	
  is	
  a	
  good	
  chronicler	
  of	
  time	
  is	
  that	
  it	
  is	
  subject	
  to	
  changing	
  tastes	
  and	
  

trends.	
  	
  This	
  can	
  happen	
  in	
  any	
  context,	
  but	
  fashion’s	
  impact	
  in	
  terms	
  of	
  marking	
  out	
  time	
  in	
  

increasingly	
  discrete	
  segments	
  is	
  a	
  relatively	
  recent	
  phenomenon.	
  	
  One	
  reason	
  for	
  this	
  has	
  to	
  do	
  

with	
  industrialization	
  and	
  increased	
  availability	
  of	
  inexpensive	
  mass-­‐produced	
  clothing.	
  	
  For	
  this	
  

reason	
  fashion	
  is	
  often	
  associated	
  with	
  consumer	
  culture	
  (see	
  for	
  example	
  Thorstein	
  Veblen’s	
  

1899	
  Theory	
  of	
  the	
  Leisure	
  Class).	
  	
  Yet	
  fashion	
  is	
  not	
  restricted	
  to	
  consumer-­‐oriented	
  contexts.	
  	
  

For	
  example,	
  punk	
  dress	
  emerged	
  from	
  a	
  post-­‐World	
  War	
  II	
  seventies	
  nihilistic	
  British	
  youth	
  

movement	
  that	
  rejected	
  mainstream	
  fashion	
  and	
  consumerism.	
  	
  Punk	
  style	
  has	
  managed	
  to	
  be	
  

distinctive	
  and	
  recognizable	
  even	
  as	
  it	
  has	
  gone	
  through	
  fashion	
  changes	
  in	
  its	
  over	
  40	
  years	
  of	
  

existence,	
  reflecting	
  changing	
  tastes	
  and	
  trends.	
  	
  Moreover,	
  as	
  the	
  subcultural	
  dress	
  trend	
  

migrates	
  to	
  different	
  cultural	
  contexts	
  –	
  from	
  London	
  to	
  Mexico	
  City	
  –	
  reasons	
  for	
  adopting	
  the	
  

punk	
  look	
  and	
  what	
  it	
  means	
  change.	
  	
  I	
  regard	
  the	
  social	
  barometer	
  of	
  fashion	
  –	
  an	
  identity-­‐

maker	
  that	
  allows	
  for	
  shifts	
  in	
  conceptions	
  of	
  space-­‐time	
  –	
  as	
  but	
  one	
  component	
  within	
  the	
  

larger	
  study	
  of	
  dress.	
  	
  

	
   While	
  there	
  is	
  no	
  agreed-­‐upon	
  way	
  to	
  define	
  ‘dress,’	
  I	
  engage	
  Joanne	
  B.	
  Eicher	
  and	
  Mary	
  

Ellen	
  Roach-­‐Higgins’	
  approach	
  put	
  forth	
  in	
  their	
  1992	
  essay	
  “Definition	
  and	
  Classification	
  of	
  

Dress.”	
  	
  They	
  use	
  the	
  word	
  dress	
  as	
  a	
  gender-­‐neutral	
  “comprehensive	
  term	
  to	
  identify	
  both	
  

direct	
  body	
  changes	
  and	
  items	
  added	
  to	
  the	
  body”	
  (Eicher	
  and	
  Roach-­‐Higgins	
  in	
  Barnes	
  and	
  

Eicher	
  1992:	
  15).	
  	
  Their	
  essay	
  stresses	
  the	
  importance	
  of	
  meanings	
  understood	
  by	
  the	
  wearer	
  



20	
   

and	
  the	
  viewer,	
  often	
  not	
  perfectly	
  aligned.	
  	
  Thus	
  they	
  define	
  dress	
  as	
  “an	
  assemblage	
  of	
  body	
  

modifications	
  and/or	
  supplements	
  displayed	
  by	
  a	
  person	
  in	
  communicating	
  with	
  other	
  human	
  

beings”	
  (Eicher	
  and	
  Roach-­‐Higgins	
  in	
  Barnes	
  and	
  Eicher	
  1992:	
  15).	
  	
  	
  

My	
  research	
  has	
  further	
  benefited	
  from	
  Pravina	
  Shukla’s	
  (2008)	
  emphases	
  on	
  material	
  

culture	
  and	
  the	
  “merger	
  of	
  will	
  and	
  circumstance”	
  in	
  addressing	
  what	
  she	
  calls	
  “body	
  art.”	
  	
  I	
  like	
  

Shukla’s	
  term	
  because,	
  as	
  I	
  mentioned	
  previously,	
  bodily	
  adornment	
  is	
  a	
  form	
  of	
  expression	
  that	
  

more	
  closely	
  aligns	
  with	
  poetry	
  or	
  visual	
  art	
  than	
  it	
  does	
  with	
  daily	
  language-­‐based	
  

communication.	
  	
  Ultimately,	
  however,	
  I	
  demur	
  from	
  using	
  the	
  term	
  “art”	
  in	
  connection	
  with	
  

dress	
  studies.	
  	
  My	
  work	
  aims	
  to	
  reach	
  a	
  broad	
  audience	
  that	
  includes	
  non-­‐academics	
  and	
  I	
  feel	
  

that	
  “art”	
  carries	
  so	
  much	
  cultural	
  baggage,	
  which	
  can	
  potentially	
  confuse	
  or	
  distract	
  from	
  the	
  

areas	
  under	
  investigation.	
  	
  In	
  the	
  end	
  I	
  find	
  the	
  term	
  dress	
  –	
  though	
  for	
  some	
  it	
  implies	
  gender	
  –	
  

is	
  less	
  controversial	
  than	
  body	
  art.	
  	
  How	
  I	
  use	
  the	
  term	
  dress	
  is	
  really	
  no	
  different	
  than	
  how	
  

Shukla	
  uses	
  body	
  art	
  and	
  this	
  project	
  is	
  certainly	
  indebted	
  to	
  her	
  scholarship.	
  	
  

	
   As	
  a	
  folklorist,	
  Shukla	
  engages	
  performance	
  theory	
  and	
  notes	
  in	
  her	
  study	
  of	
  Indian	
  

women’s	
  dress	
  that	
  “the	
  act	
  of	
  seeing	
  is	
  seldom	
  neutral”	
  (Shukla	
  2008:	
  424).	
  	
  Any	
  adorned	
  body	
  

–	
  whether	
  in	
  the	
  context	
  of	
  a	
  staged	
  performance	
  or	
  on	
  the	
  street	
  –	
  subjects	
  itself	
  to	
  viewer	
  

assessment	
  for	
  effectiveness	
  (Bauman	
  1984	
  [1977]).	
  	
  Some	
  bodies	
  –	
  such	
  as	
  women’s	
  and	
  

performers’	
  –	
  are	
  subjected	
  to	
  greater	
  scrutiny	
  than	
  others	
  increasing	
  the	
  likelihood	
  for	
  dress	
  

failures.	
  	
  By	
  dress	
  failure	
  I	
  mean	
  failure	
  to	
  meet	
  social	
  expectations	
  for	
  the	
  context.	
  

	
   Where	
  mediated	
  dress	
  is	
  concerned,	
  there	
  has	
  for	
  some	
  time	
  been	
  scholarship	
  devoted	
  

to	
  the	
  study	
  of	
  costume	
  and	
  film	
  that	
  investigates	
  costume’s	
  meaning	
  in	
  order	
  to	
  better	
  

understand	
  a	
  character	
  (Gaines	
  and	
  Herzog	
  1990).	
  	
  From	
  such	
  studies	
  have	
  come	
  psychoanalytic	
  



21	
   

approaches	
  to	
  understanding	
  costume’s	
  meaning	
  in	
  film	
  (Bruzzi	
  1997).	
  	
  Falling	
  within	
  the	
  

purview	
  of	
  film	
  studies,	
  the	
  psychoanalytic	
  approach	
  treats	
  the	
  film	
  as	
  ‘text’	
  for	
  close	
  

examination	
  to	
  understand	
  how	
  characters	
  get	
  constructed.	
  	
  While	
  my	
  research	
  does	
  include	
  

close	
  analyses	
  of	
  costume	
  in	
  film,	
  I	
  am	
  principally	
  concerned	
  with	
  relating	
  costume’s	
  meaning	
  to	
  

the	
  broader	
  social	
  context.	
  	
  I	
  ask	
  how	
  and	
  why	
  the	
  sociocultural	
  context	
  informs	
  dress	
  and	
  how	
  

and	
  why	
  a	
  film	
  costume	
  can	
  in	
  turn	
  inform	
  the	
  culture	
  within	
  which	
  it	
  is	
  received.	
  	
  I	
  treat	
  

mediated	
  examples	
  as	
  performances	
  that,	
  though	
  recorded,	
  change	
  meaning	
  depending	
  upon	
  

the	
  context	
  in	
  which	
  they	
  are	
  viewed.	
  	
  I	
  find	
  that	
  Carmen	
  Miranda’s	
  distinctive	
  performance	
  and	
  

look—platform	
  shoes,	
  turban,	
  bared	
  midriff,	
  exaggerated	
  jewelry—can	
  be	
  bounded	
  off,	
  

decontextualized,	
  and	
  recontextualized.	
  	
  As	
  an	
  icon	
  she	
  is	
  easily	
  reproduced	
  and	
  made	
  

transportable	
  becoming	
  identifiable	
  and	
  intelligible	
  to	
  different	
  co-­‐creators	
  of	
  meaning.	
  	
  In	
  this	
  

way	
  I	
  extend	
  the	
  insights	
  from	
  performance	
  studies	
  –	
  itself	
  influenced	
  by	
  linguistic	
  anthropology	
  

–	
  to	
  include	
  the	
  study	
  of	
  dress	
  as	
  an	
  expressive	
  mode	
  of	
  communication.	
  	
  	
  

	
  

Research	
  Methods	
  

My	
  research	
  for	
  this	
  project	
  began	
  with	
  a	
  brief	
  exploratory	
  visit	
  in	
  December	
  2007	
  to	
  Rio	
  

de	
  Janeiro,	
  Brazil	
  during	
  which	
  time	
  I	
  visited	
  the	
  Carmen	
  Miranda	
  Museum	
  (Museu	
  Carmen	
  

Miranda	
  –	
  MCM)	
  to	
  see	
  the	
  exhibits	
  and	
  to	
  introduce	
  myself	
  to	
  museum	
  staff.	
  	
  I	
  returned	
  to	
  the	
  

city	
  for	
  three	
  months	
  in	
  2008.	
  	
  That	
  summer	
  I	
  was	
  enrolled	
  in	
  Portuguese	
  language	
  and	
  Brazilian	
  

culture	
  classes	
  through	
  a	
  Duke	
  University	
  overseas	
  study	
  program.	
  For	
  seven	
  weeks	
  I	
  attended	
  

classes	
  Monday	
  through	
  Thursday	
  and	
  on	
  Fridays	
  spent	
  the	
  day	
  at	
  the	
  Carmen	
  Miranda	
  

Museum.	
  	
  Days	
  at	
  the	
  museum	
  consisted	
  of	
  my	
  looking	
  through	
  the	
  archives.	
  	
  Their	
  holdings	
  



22	
   

included	
  Carmen-­‐related	
  newspaper	
  clippings	
  from	
  the	
  1950s	
  to	
  the	
  present,	
  exhibition-­‐related	
  

materials,	
  biographies,	
  artwork,	
  and	
  assorted	
  Carmen-­‐related	
  ephemera.	
  	
  Given	
  my	
  professional	
  

experience	
  as	
  the	
  former	
  Collection	
  Manager	
  for	
  Costumes	
  and	
  Textiles	
  at	
  the	
  Chicago	
  History	
  

Museum,	
  I	
  was	
  also	
  allowed	
  supervised	
  access	
  to	
  the	
  clothing	
  artifacts.	
  	
  At	
  that	
  time	
  the	
  MCM’s	
  

artifact	
  collection	
  included	
  65	
  clothing	
  objects,	
  338	
  accessories,	
  60	
  personal	
  objects	
  (e.g.	
  

religious	
  charms),	
  1,500	
  original	
  photographs,	
  sheet	
  music,	
  disc	
  recordings,	
  films	
  about	
  Carmen	
  

Miranda,	
  and	
  assorted	
  original	
  2D	
  materials	
  (e.g.	
  show	
  programs,	
  telegrams).	
  	
  While	
  my	
  perusal	
  

of	
  the	
  collections	
  was	
  by	
  no	
  means	
  exhaustive,	
  I	
  did	
  have	
  an	
  opportunity	
  to	
  at	
  least	
  view	
  all	
  of	
  

the	
  storage	
  areas.	
  	
  My	
  first	
  summer	
  at	
  the	
  museum	
  was	
  intended	
  to	
  be	
  ethnographic	
  in	
  

anticipation	
  of	
  a	
  longer	
  ethnographic	
  research	
  project.	
  	
  While	
  most	
  of	
  the	
  data	
  I	
  collected	
  on	
  the	
  

museum	
  culture	
  did	
  not	
  make	
  its	
  way	
  into	
  this	
  work,	
  I	
  imagine	
  that	
  taking	
  an	
  ethnographer’s	
  

approach	
  informed	
  the	
  final	
  product.	
  	
  

After	
  the	
  Duke	
  classes	
  ended,	
  I	
  remained	
  in	
  Rio	
  de	
  Janeiro	
  for	
  an	
  additional	
  five	
  weeks	
  

during	
  which	
  time	
  I	
  increased	
  my	
  visits	
  to	
  the	
  MCM	
  to	
  2-­‐3	
  times	
  per	
  week.	
  	
  I	
  also	
  conducted	
  

research	
  in	
  the	
  newspaper	
  and	
  magazine	
  archives	
  at	
  the	
  Biblioteca	
  Nacional	
  and	
  at	
  the	
  Casa	
  Rui	
  

Barbosa.	
  	
  My	
  research	
  at	
  these	
  two	
  institutions	
  focused	
  on	
  film	
  and	
  performance	
  in	
  Rio	
  de	
  

Janeiro	
  in	
  the	
  1930s	
  and	
  to	
  a	
  lesser	
  extent	
  the	
  1920s.	
  	
  With	
  the	
  ethnography	
  project	
  in	
  mind,	
  I	
  

spent	
  a	
  good	
  deal	
  of	
  time	
  talking	
  with	
  MCM	
  staff	
  and	
  conducted	
  an	
  interview	
  with	
  the	
  museum	
  

director,	
  César	
  Balbi.	
  	
  I	
  also	
  talked	
  informally	
  with	
  Carmen	
  Miranda	
  Brazilian	
  documentary	
  

filmmaker	
  Helena	
  Solberg	
  and	
  interviewed	
  the	
  performer’s	
  niece,	
  Carmen	
  de	
  Carvalho	
  

Guimarães.	
  	
  	
  

By	
  2009	
  it	
  was	
  clear	
  that	
  a	
  yearlong	
  ethnography	
  project	
  at	
  the	
  MCM	
  was	
  not	
  going	
  to	
  be	
  



23	
   

feasible	
  for	
  me,	
  so	
  I	
  began	
  exploring	
  other	
  possible	
  avenues	
  for	
  ethnographic	
  research.	
  	
  	
  	
  I	
  had	
  

been	
  interested	
  in	
  performance	
  studies	
  as	
  a	
  means	
  for	
  understanding	
  the	
  communicative	
  

possibilities	
  and	
  limitations	
  of	
  dress	
  and	
  so	
  an	
  ethnography	
  was	
  more	
  appealing	
  to	
  me	
  than	
  a	
  

strictly	
  text-­‐based	
  project.	
  	
  In	
  my	
  exploratory	
  research	
  I	
  discovered	
  that	
  Carmen	
  Miranda	
  and	
  

Carmen-­‐inspired	
  commercially	
  produced	
  Halloween	
  costumes	
  were	
  widely	
  available.	
  	
  I	
  

wondered	
  whether	
  “Carmen”	
  would	
  be	
  popular	
  at	
  Halloween	
  events.	
  	
  Since	
  New	
  Orleans	
  is	
  

known	
  for	
  its	
  street	
  festivities,	
  I	
  decided	
  to	
  spend	
  the	
  last	
  weekend	
  of	
  October	
  2009	
  “hanging	
  

out”	
  in	
  the	
  French	
  Quarter.	
  	
  While	
  there	
  was	
  too	
  much	
  street	
  chaos	
  that	
  Halloween	
  weekend	
  to	
  

do	
  anything	
  more	
  than	
  request	
  photographs	
  of	
  the	
  different	
  costumed	
  revelers,	
  it	
  was	
  

nonetheless	
  a	
  useful	
  exercise.	
  	
  Most	
  significantly,	
  I	
  learned	
  that	
  Carmen	
  Miranda	
  was	
  still	
  

culturally	
  relevant	
  enough	
  to	
  be	
  a	
  costume	
  inspiration.	
  	
  	
  

The	
  Halloween	
  experience	
  prompted	
  an	
  investigation	
  into	
  drag	
  club	
  acts	
  in	
  Chicago.	
  	
  I	
  

contacted	
  several	
  clubs	
  including	
  one	
  that	
  caters	
  to	
  tourists,	
  “The	
  Baton.”	
  	
  The	
  Baton’s	
  manager	
  

told	
  me	
  that	
  no	
  one	
  had	
  been	
  doing	
  Carmen	
  on	
  a	
  regular	
  basis	
  since	
  at	
  least	
  the	
  nineties.	
  	
  At	
  his	
  

suggestion,	
  I	
  began	
  contacting	
  businesses	
  that	
  hire	
  out	
  celebrity	
  impersonators	
  for	
  special	
  

events.	
  	
  That	
  winter	
  I	
  searched	
  for	
  Carmen	
  Miranda	
  celebrity	
  impersonators	
  in	
  New	
  York	
  City,	
  

Miami,	
  Chicago,	
  Los	
  Angeles,	
  and	
  San	
  Francisco.	
  	
  The	
  San	
  Francisco	
  Bay	
  Area	
  proved	
  to	
  be	
  the	
  

most	
  “fruitful”	
  in	
  terms	
  of	
  performers	
  who	
  at	
  least	
  occasionally	
  impersonate	
  Carmen.	
  	
  With	
  four	
  

performers	
  expressing	
  some	
  willingness	
  to	
  participate	
  in	
  my	
  project	
  I	
  spent	
  August	
  2010	
  to	
  

February	
  2011	
  conducting	
  participant-­‐observation	
  research	
  in	
  the	
  San	
  Francisco	
  Bay	
  Area.	
  	
  

Unfortunately	
  for	
  my	
  project,	
  people	
  dropped	
  out,	
  moved	
  across	
  the	
  country,	
  and	
  otherwise	
  

redirected	
  the	
  kind	
  of	
  involvement	
  they	
  wanted	
  to	
  have.	
  	
  In	
  the	
  end	
  my	
  data	
  was	
  limited	
  to	
  only	
  



24	
   

several	
  Carmen	
  Miranda	
  impersonation	
  performances	
  and	
  many	
  other	
  non-­‐Carmen	
  

performances.	
  	
  I	
  conducted	
  interviews	
  with	
  the	
  two	
  participants	
  most	
  involved	
  with	
  the	
  project.	
  	
  

My	
  analyses	
  of	
  their	
  Carmen	
  Drags	
  appears	
  in	
  chapter	
  4.	
  	
  	
  

At	
  the	
  end	
  of	
  February	
  2011	
  I	
  returned	
  to	
  Rio	
  de	
  Janeiro,	
  Brazil	
  where	
  I	
  remained	
  for	
  

eight	
  weeks	
  with	
  a	
  ten-­‐day	
  excursion	
  to	
  Argentina	
  where	
  I	
  visited	
  the	
  Eva	
  Perón	
  Museum.	
  	
  My	
  

aim	
  in	
  Brazil	
  was	
  to	
  be	
  a	
  participant-­‐observer	
  of	
  carnival	
  festivities	
  while	
  I	
  looked	
  for	
  traces	
  of	
  

Carmen	
  Miranda’s	
  influence	
  on	
  the	
  celebrations.	
  	
  I	
  participated	
  in	
  public	
  street	
  revelries	
  and	
  

private	
  events	
  for	
  approximately	
  ten	
  days.	
  	
  During	
  my	
  time	
  in	
  Rio,	
  I	
  also	
  devoted	
  one	
  to	
  two	
  days	
  

per	
  week	
  to	
  time	
  in	
  the	
  archives	
  at	
  the	
  MCM.	
  	
  At	
  the	
  museum	
  I	
  observed	
  their	
  student	
  

educational	
  programs	
  and	
  conducted	
  further	
  archival	
  research.	
  	
  I	
  also	
  spent	
  two	
  afternoons	
  and	
  

one	
  evening	
  with	
  a	
  private	
  collector	
  of	
  Carmen-­‐related	
  material,	
  Fabiano	
  Canosa.	
  	
  Fabiano	
  is	
  a	
  

Brazilian	
  film	
  and	
  music	
  curator	
  who	
  divides	
  his	
  time	
  between	
  New	
  York	
  City	
  and	
  Rio	
  de	
  Janeiro.	
  	
  

He	
  was	
  curator	
  for	
  an	
  exhibition	
  on	
  Carmen	
  –	
  “Carmen	
  Miranda	
  para	
  sempre”	
  [Carmen	
  Miranda	
  

Forever]	
  –	
  that	
  opened	
  in	
  2005	
  at	
  the	
  Museu	
  de	
  Arte	
  Moderna	
  [Museum	
  of	
  Modern	
  Art]	
  in	
  

Salvador,	
  Bahia.	
  	
  Though	
  Fabiano	
  would	
  not	
  allow	
  me	
  to	
  record	
  our	
  conversations	
  and	
  demurred	
  

from	
  anything	
  that	
  seemed	
  too	
  much	
  like	
  an	
  interview,	
  we	
  did	
  spend	
  some	
  time	
  talking	
  about	
  

Carmen	
  and	
  her	
  cultural	
  significance.	
  	
  I	
  photo	
  documented	
  all	
  the	
  Carmen-­‐related	
  materials	
  in	
  

his	
  Rio	
  home	
  including	
  his	
  notes	
  on	
  Carmen.	
  	
  Most	
  of	
  the	
  items	
  in	
  his	
  collection	
  are	
  what	
  is	
  

referred	
  to	
  in	
  museum	
  parlance	
  as	
  2D;	
  that	
  is,	
  flat	
  and	
  usually	
  paper-­‐based.	
  	
  His	
  collection	
  

includes	
  Carmen-­‐related	
  ephemera,	
  photo	
  reproductions,	
  sheet	
  music,	
  movie	
  theater	
  lobby	
  

cards,	
  and	
  clippings.	
  	
  While	
  the	
  material	
  I	
  saw	
  did	
  not	
  add	
  much	
  new	
  information	
  to	
  what	
  I	
  had	
  

already	
  gathered,	
  I	
  very	
  much	
  enjoyed	
  my	
  conversations	
  with	
  Fabiano	
  and	
  expect	
  that	
  some	
  of	
  



25	
   

his	
  observations	
  about	
  Carmen’s	
  cultural	
  significance	
  in	
  Brazil	
  have	
  informed	
  my	
  assessments.	
  	
  	
  

Of	
  Carmen’s	
  Brazilian	
  films,	
  only	
  one	
  remains	
  in	
  its	
  entirety,	
  Alô	
  alô	
  carnaval!	
  [Hello,	
  

Hello,	
  carnival!]	
  (1936).	
  	
  By	
  the	
  time	
  I	
  returned	
  to	
  Rio	
  de	
  Janeiro	
  in	
  2011,	
  I	
  had	
  seen	
  the	
  surviving	
  

fragments	
  from	
  her	
  other	
  Brazilian	
  films	
  and	
  all	
  her	
  Hollywood	
  films	
  many	
  times	
  over.	
  	
  Over	
  the	
  

past	
  several	
  years	
  I	
  have	
  watched	
  numerous	
  film	
  and	
  television	
  Carmen	
  impersonations	
  and	
  

collected	
  print	
  and	
  advertising	
  media	
  examples	
  of	
  Carmen	
  Drag.	
  	
  I	
  include	
  some	
  of	
  the	
  most	
  

memorable	
  examples	
  of	
  Carmen	
  Drag	
  in	
  Appendix	
  B.	
  	
  	
  

	
  

Contributions	
  to	
  Existing	
  Literature	
  

	
   Given	
  Carmen	
  Miranda’s	
  tremendous	
  success	
  in	
  thirties	
  Brazil	
  and	
  in	
  the	
  United	
  States	
  in	
  

the	
  forties	
  and	
  fifties,	
  there	
  is	
  surprisingly	
  little	
  academic	
  or	
  popular	
  literature	
  on	
  the	
  

significance	
  of	
  her	
  star	
  image.	
  	
  There	
  are	
  several	
  popular	
  biographies:	
  Cássio	
  Barsante’s	
  Carmen	
  

Miranda	
  (1994),	
  Ruy	
  Castro’s	
  Carmen:	
  Uma	
  biografia	
  (2005),	
  and	
  Martha	
  Gil-­‐Montero’s	
  Brazilian	
  

Bombshell	
  (1989).	
  	
  Gil-­‐Montero’s	
  is	
  the	
  only	
  one	
  in	
  English	
  while	
  Castro’s	
  is	
  the	
  most	
  

comprehensive	
  and	
  thoroughly	
  researched.	
  The	
  first	
  notable,	
  lengthy	
  academic	
  intervention	
  was	
  

José	
  Ligiéro	
  Coelho’s	
  doctoral	
  dissertation	
  for	
  New	
  York	
  University	
  in	
  the	
  Department	
  of	
  

Performance	
  Studies,	
  “Carmen	
  Miranda:	
  An	
  Afro-­‐Brazilian	
  Paradox”	
  (1998).	
  	
  “Zeca’s”	
  

dissertation	
  examines	
  Carmen	
  Miranda’s	
  performance	
  style	
  as	
  a	
  whole	
  as	
  it	
  articulates	
  Afro-­‐

Brazilian	
  culture.	
  	
  His	
  work	
  examines	
  Carmen’s	
  appearance	
  and	
  performance	
  style	
  in	
  order	
  to	
  

demonstrate	
  the	
  impact	
  of	
  African	
  culture	
  on	
  Brazilian	
  culture	
  overall.	
  	
  My	
  dissertation	
  extends	
  

his	
  research	
  –	
  particularly	
  from	
  Carmen’s	
  Brazil	
  period	
  (1909	
  to	
  1939)	
  –	
  to	
  consider	
  what	
  it	
  

meant	
  for	
  Carmen	
  to	
  engage	
  Afro-­‐Brazilian	
  culture	
  in	
  the	
  1930s.	
  	
  	
  



26	
   

	
   Much	
  of	
  the	
  academic	
  literature	
  pertaining	
  to	
  Carmen	
  Miranda	
  focuses	
  on	
  her	
  US	
  career,	
  

which	
  spanned	
  from	
  1939	
  to	
  1955.	
  Contributions	
  include	
  Shari	
  Roberts’	
  1993	
  article	
  for	
  Cinema	
  

Journal,	
  “‘The	
  Lady	
  in	
  the	
  Tutti-­‐Frutti	
  Hat’:	
  Carmen	
  Miranda,	
  a	
  Spectacle	
  of	
  Ethnicity.”	
  	
  Roberts	
  

posits	
  that	
  Carmen	
  Miranda	
  was	
  principally	
  a	
  comic	
  grotesque	
  figure	
  whose	
  racist	
  stereotyped	
  

persona	
  helped	
  to	
  support	
  US	
  objectives	
  for	
  harmony	
  in	
  the	
  Americas	
  during	
  World	
  War	
  II.	
  	
  

What	
  I	
  find	
  most	
  useful	
  in	
  Roberts’	
  work	
  is	
  her	
  acknowledgement	
  that	
  Carmen	
  performed	
  a	
  self-­‐

parody	
  during	
  her	
  US	
  career,	
  a	
  point	
  I	
  expand	
  by	
  demonstrating	
  that	
  the	
  star	
  had	
  already	
  

engaged	
  in	
  a	
  parodying	
  performance	
  style	
  during	
  her	
  Brazilian	
  career	
  in	
  the	
  1930s.	
  

Priscilla	
  Peña	
  Ovalle	
  devotes	
  a	
  chapter	
  to	
  Carmen	
  Miranda	
  in	
  Dance	
  and	
  the	
  Hollywood	
  

Latina:	
  Race,	
  Sex,	
  and	
  Stardom	
  (2011).	
  	
  In	
  “Carmen	
  Miranda	
  Shakes	
  it	
  for	
  the	
  Nation”	
  Peña	
  

Ovalle	
  engages	
  Roberts’	
  position	
  about	
  performing	
  an	
  ethnic	
  stereotype	
  and	
  further	
  asserts	
  that	
  

Carmen	
  enjoyed	
  an	
  “in-­‐between”	
  status	
  in	
  terms	
  of	
  racial	
  categorization	
  in	
  both	
  Brazil	
  and	
  the	
  

United	
  States.	
  	
  In	
  Brazil	
  Carmen	
  enjoyed	
  the	
  privileges	
  of	
  whiteness	
  though	
  ultimately,	
  says	
  Peña	
  

Ovalle,	
  she	
  was	
  not	
  white	
  enough	
  in	
  the	
  United	
  States.	
  	
  According	
  to	
  the	
  author,	
  Carmen	
  came	
  

to	
  be	
  aligned	
  more	
  closely	
  with	
  blackness	
  than	
  whiteness	
  in	
  the	
  US.	
  	
  My	
  research	
  has	
  yielded	
  

different	
  results	
  in	
  terms	
  of	
  Carmen’s	
  racial	
  and	
  ethnic	
  categorizations	
  in	
  Brazil	
  and	
  the	
  United	
  

States.	
  	
  In	
  chapter	
  2	
  I	
  show	
  that	
  while	
  Carmen	
  sang	
  in	
  a	
  musical	
  style	
  associated	
  with	
  Afro-­‐

Brazilians,	
  she	
  clearly	
  crafted	
  a	
  public	
  image	
  that	
  engaged	
  Euro-­‐Brazilian	
  beauty	
  ideals.	
  	
  The	
  star	
  

was	
  part	
  of	
  an	
  emergent	
  thirties	
  racial	
  and	
  cultural	
  blending	
  rhetoric	
  that	
  did	
  not	
  include	
  “in-­‐

betweenness”	
  as	
  a	
  way	
  of	
  being	
  Brazilian.	
  	
  In-­‐betweenness	
  suggests	
  a	
  racial	
  binary	
  that	
  did	
  not	
  

align	
  with	
  the	
  ways	
  in	
  which	
  modern	
  Brazilians	
  were	
  then	
  fashioning	
  Brazilianness.	
  	
  While	
  there	
  

is	
  certainly	
  evidence	
  that	
  racism	
  in	
  Brazil	
  existed	
  then	
  and	
  now,	
  in-­‐betweenness	
  as	
  Peña	
  Ovalle	
  



27	
   

uses	
  the	
  term,	
  suggests	
  a	
  US-­‐orientation	
  in	
  terms	
  of	
  thinking	
  about	
  race.	
  	
  I	
  find	
  that	
  it	
  does	
  not	
  

translate	
  so	
  easily	
  to	
  Brazilian	
  culture.	
  Peña	
  Ovalle	
  posits	
  that	
  Carmen	
  Miranda	
  was	
  associated	
  

with	
  cinematic	
  blackness	
  in	
  the	
  US	
  principally	
  because	
  she	
  wore	
  turbans,	
  a	
  point	
  I	
  disprove	
  in	
  

chapter	
  3.	
  	
  

Other	
  literature	
  on	
  Carmen	
  Miranda	
  includes	
  Brazilian	
  scholar,	
  Ana	
  Rita	
  Mendonça’s	
  

Carmen	
  Miranda	
  foi	
  a	
  Washington	
  (1999),	
  which	
  examines	
  Carmen’s	
  role	
  as	
  unofficial	
  cultural	
  

ambassador	
  to	
  the	
  United	
  States	
  during	
  World	
  War	
  II.	
  	
  In	
  this	
  historic	
  survey,	
  Mendonça	
  

demonstrates	
  that	
  Carmen	
  Miranda	
  was	
  unable	
  to	
  avoid	
  reinforcing	
  US	
  stereotypes	
  of	
  Latin	
  

America.	
  	
  	
  What	
  I	
  have	
  found	
  most	
  valuable	
  in	
  Mendonça’s	
  work	
  is	
  her	
  assertion	
  that	
  in	
  thirties	
  

Brazil	
  Carmen	
  Miranda	
  represented	
  a	
  balancing	
  of	
  black	
  and	
  white	
  culture.	
  	
  In	
  the	
  thirties,	
  says	
  

Mendonça,	
  Carmen’s	
  Euro-­‐Brazilian	
  looks	
  paired	
  with	
  a	
  musical	
  style	
  widely	
  understood	
  to	
  have	
  

Afro-­‐Brazilian	
  roots	
  provided	
  an	
  image	
  that	
  well	
  aligned	
  with	
  emergent	
  popular	
  and	
  official	
  

rhetoric,	
  which	
  was	
  then	
  constructing	
  the	
  popular	
  myth	
  that	
  Brazil	
  was	
  a	
  nation	
  of	
  mixed-­‐race	
  

and	
  culturally	
  mixed	
  people.	
  	
  I	
  have	
  engaged	
  Mendonça’s	
  position	
  to	
  articulate	
  my	
  argument	
  in	
  

chapter	
  2	
  that	
  Carmen	
  Miranda	
  constituted	
  a	
  glamorous	
  modern	
  figure	
  that	
  was	
  suitably	
  

qualified	
  to	
  manufacture	
  domestic	
  exoticism	
  in	
  the	
  form	
  of	
  a	
  baiana	
  costume.	
  	
  	
  

In	
  a	
  survey	
  of	
  Brazilian	
  cultural	
  history,	
  Brazil	
  Imagined:	
  1500	
  to	
  the	
  Present	
  (2008),	
  

Darlene	
  Sadlier	
  devotes	
  a	
  chapter	
  to	
  “Good	
  Neighbor	
  Brazil”	
  in	
  which	
  she	
  considers	
  Carmen’s	
  

screen	
  persona	
  during	
  WWII.	
  	
  Sadlier	
  asserts	
  that	
  Carmen	
  functioned	
  primarily	
  as	
  a	
  comic	
  ethnic	
  

“other”	
  whose	
  image	
  was	
  circulated	
  to	
  promote	
  good	
  will	
  towards	
  Latin	
  America.	
  	
  In	
  chapter	
  3	
  I	
  

engage	
  Sadlier’s	
  position	
  in	
  order	
  to	
  situate	
  Carmen’s	
  star	
  persona	
  historically.	
  	
  	
  

As	
  of	
  this	
  writing	
  (December	
  2013),	
  the	
  most	
  recent	
  contribution	
  to	
  the	
  existing	
  body	
  of	
  



28	
   

literature	
  on	
  Carmen	
  Miranda	
  is	
  Lisa	
  Shaw’s	
  Carmen	
  Miranda	
  (2013)	
  for	
  the	
  British	
  Film	
  Institute	
  

(BFI).	
  	
  An	
  academic	
  who	
  specializes	
  in	
  early	
  Brazilian	
  film,	
  Shaw	
  addresses	
  a	
  popular	
  audience	
  for	
  

this	
  first	
  installment	
  of	
  BFI’s	
  “Film	
  Stars”	
  series.	
  	
  My	
  work	
  is	
  indebted	
  to	
  Shaw’s	
  observations	
  

regarding	
  patterns	
  in	
  Carmen’s	
  performance	
  style	
  throughout	
  her	
  film	
  career.	
  	
  Carmen	
  Miranda:	
  

Ripe	
  for	
  Imitation	
  engages	
  Shaw’s	
  work	
  and	
  expands	
  the	
  discussion	
  on	
  dress.	
  	
  

	
  

	
  

Additional	
  Notes	
  on	
  Terms	
  Used	
  

	
   Throughout	
  Carmen	
  Miranda:	
  Ripe	
  for	
  Imitation	
  I	
  refer	
  to	
  the	
  performer’s	
  ‘look.’	
  	
  I	
  use	
  

‘look’	
  interchangeably	
  with	
  ‘dress’	
  for	
  stylistic	
  variety.	
  	
  In	
  referring	
  to	
  Carmen	
  as	
  a	
  star	
  and	
  at	
  

times	
  as	
  a	
  celebrity,	
  I	
  refrain	
  from	
  engaging	
  in	
  debates	
  about	
  the	
  differences	
  between	
  “stars”	
  

and	
  “celebrities”	
  (see	
  Langer	
  1981;	
  Fisk	
  1987:	
  149-­‐78)	
  as	
  the	
  subtleties	
  are	
  not	
  essential	
  for	
  my	
  

discussion.	
  	
  My	
  use	
  of	
  the	
  term	
  star	
  draws	
  upon	
  Richard	
  Dyer’s	
  foundational	
  star	
  studies	
  work,	
  

which	
  characterizes	
  stars	
  as	
  those	
  participating	
  in	
  a	
  production	
  system	
  that	
  are	
  recognizable	
  for	
  

their	
  images	
  (Dyer	
  1998	
  [1979]).	
  An	
  image,	
  according	
  to	
  Dyer,	
  is	
  more	
  than	
  simply	
  a	
  visual	
  sign.	
  	
  

It	
  constitutes	
  a	
  “complex	
  configuration	
  of	
  visual,	
  verbal	
  and	
  aural	
  signs”	
  that	
  is	
  particular	
  to	
  the	
  

individual	
  and	
  includes	
  a	
  unique	
  name	
  associated	
  with	
  a	
  particular	
  face,	
  personal	
  narrative,	
  and	
  

specific	
  style	
  (i.e.	
  of	
  acting,	
  dress,	
  and	
  so	
  on)	
  (Dyer	
  1998	
  [1979]:	
  34).	
  	
  

	
   Whenever	
  possible	
  I	
  avoid	
  using	
  the	
  term	
  “American”	
  to	
  refer	
  to	
  people	
  from	
  the	
  United	
  

States	
  as	
  it	
  carries	
  an	
  inherent	
  chauvinism	
  that	
  disregards	
  the	
  rest	
  of	
  the	
  Western	
  Hemisphere’s	
  

American	
  peoples.	
  	
  Nonetheless	
  there	
  are	
  times	
  when	
  other	
  expressions	
  become	
  too	
  

cumbersome	
  to	
  use	
  and	
  so	
  I	
  reluctantly	
  say	
  American	
  to	
  mean	
  people	
  from	
  the	
  United	
  States.	
  	
  	
  



29	
   

	
   Another	
  terminology	
  challenge	
  I	
  have	
  faced	
  is	
  “Latino,”	
  as	
  it	
  gets	
  used	
  to	
  connote	
  so	
  

many	
  different	
  ethnic	
  and	
  national	
  categories.	
  	
  For	
  example,	
  some	
  Brazilians	
  living	
  in	
  the	
  United	
  

States	
  do	
  not	
  like	
  to	
  be	
  put	
  into	
  this	
  category	
  as	
  for	
  them	
  it	
  refers	
  only	
  to	
  people	
  from	
  Spanish-­‐

speaking	
  countries.	
  	
  Further	
  complicating	
  the	
  matter	
  is	
  where	
  a	
  person	
  is	
  born.	
  	
  I	
  understand	
  

Latino	
  or	
  Latina	
  to	
  signify	
  someone	
  born	
  in	
  the	
  US	
  that	
  is	
  of	
  Latin	
  American	
  descent	
  while	
  a	
  Latin	
  

American	
  is	
  someone	
  born	
  in	
  Latin	
  America,	
  regardless	
  of	
  where	
  they	
  live.	
  	
  In	
  a	
  US	
  context,	
  all	
  of	
  

these	
  different	
  groups	
  are	
  frequently	
  lumped	
  together	
  as	
  one	
  undifferentiated	
  mass.	
  	
  Though	
  it	
  

is	
  unwieldy,	
  I	
  use	
  the	
  expression	
  “Latin/o/a	
  Americans”	
  to	
  encompass	
  “Latinos”	
  and	
  “Latinas”	
  –	
  

those	
  born	
  in	
  the	
  US	
  of	
  Latin	
  American	
  origin	
  –	
  and	
  “Latin	
  Americans”	
  to	
  describe	
  those	
  born	
  in	
  a	
  

Latin	
  American	
  country.	
  	
  I	
  do	
  not	
  use	
  Latino/a	
  to	
  refer	
  to	
  people	
  from	
  the	
  Iberian	
  Peninsula	
  as	
  

some	
  do.	
  	
  Yet	
  I	
  must	
  make	
  one	
  great	
  exception	
  with	
  regard	
  to	
  Carmen	
  Miranda.	
  	
  In	
  a	
  US	
  context	
  

the	
  Portuguese-­‐born	
  performer	
  is	
  commonly	
  associated	
  with	
  Latin/a/o	
  Americans	
  and	
  thus	
  I	
  

discuss	
  her	
  according	
  to	
  these	
  terms.	
  	
  	
  

	
   One	
  of	
  the	
  things	
  that	
  drew	
  me	
  to	
  study	
  Carmen	
  Miranda	
  had	
  to	
  do	
  with	
  the	
  way	
  she	
  

complicates	
  nationality	
  and	
  ethnicity,	
  though	
  this	
  does	
  make	
  it	
  difficult	
  to	
  situate	
  her	
  in	
  different	
  

contexts.	
  	
  When	
  I	
  discuss	
  her	
  life	
  in	
  Brazil,	
  I	
  define	
  her	
  as	
  ‘white’	
  and	
  Euro-­‐Brazilian,	
  which	
  is	
  how	
  

she	
  was	
  perceived	
  within	
  the	
  culture’s	
  broad	
  and	
  complex	
  color	
  spectrum.	
  	
  In	
  a	
  US	
  context,	
  she	
  

ceases	
  to	
  be	
  perceived	
  as	
  white	
  and	
  thus	
  I	
  must	
  shift	
  to	
  categorizing	
  her	
  as	
  Latin/a	
  American.	
  	
  

While	
  Latin/a	
  American	
  actually	
  says	
  nothing	
  about	
  a	
  person’s	
  racial	
  or	
  ethnic	
  make-­‐up,	
  in	
  the	
  

US	
  the	
  category	
  is	
  widely	
  understood	
  to	
  imply	
  ‘darker’	
  people	
  and	
  non-­‐whiteness.	
  	
  As	
  others	
  

have	
  demonstrated,	
  Carmen’s	
  US	
  career	
  was	
  founded	
  on	
  exaggerated	
  ideas	
  of	
  ethnicity	
  and	
  

femininity	
  (Ligiéro	
  Coelho	
  1998;	
  Roberts	
  1993).	
  	
  Recent	
  studies	
  have	
  preferred	
  to	
  call	
  her	
  “in-­‐



30	
   

between”	
  since	
  in	
  the	
  US	
  there	
  has	
  historically	
  been	
  a	
  tendency	
  to	
  place	
  people	
  within	
  a	
  

black/white	
  binary	
  (Ovalle	
  2011).	
  	
  Unconvincingly,	
  the	
  “in-­‐between”	
  categorization	
  maintains	
  

that	
  Carmen	
  Miranda	
  aligned	
  more	
  closely	
  with	
  blackness	
  than	
  whiteness	
  in	
  a	
  US	
  context.	
  	
  I	
  

argue	
  rather,	
  that	
  Carmen’s	
  playful	
  performance	
  and	
  costumes	
  paired	
  with	
  her	
  carnival	
  and	
  

carnivalesque	
  associations	
  afforded	
  her	
  different	
  kinds	
  of	
  social	
  movement	
  in	
  Brazil	
  and	
  the	
  US.	
  	
  	
  



31	
   

Chapter	
  1:	
  
	
  

‘Clara	
  Boa,’	
  a	
  Carioca	
  ‘It’	
  Girl	
  
	
  

Within	
  Brazil	
  and	
  abroad	
  it	
  is	
  common	
  to	
  describe	
  the	
  inhabitants	
  of	
  South	
  America’s	
  

largest	
  country	
  as	
  racially	
  and	
  culturally	
  hybrid.	
   What	
  has	
  become	
  a	
  stubbornly	
  persistent	
  

national	
  mantra	
  was	
  profoundly	
  shaped	
  by	
  twentieth	
  century	
  Brazilian	
  popular	
  culture—music,	
  

film,	
  and	
  an	
  early	
  domestic	
  star	
  culture.	
   Carmen	
  Miranda	
  emerged	
  within	
  this	
  context	
  to	
  

become	
  a	
  cultural	
  mediator	
  –	
  a	
  mediator	
  of	
  racial	
  constructions	
  and	
  the	
  associated	
  cultural	
  

qualities	
  (e.g.	
  blackness	
  and	
  the	
  ability	
  to	
  dance).	
  

This	
  chapter	
  situates	
  Carmen	
  Miranda	
  historically	
  as	
  she	
  came	
  of	
  age	
  in	
  the	
  1920s.	
  I	
  

address	
  what	
  was	
  happening	
  in	
  Brazil	
  in	
  terms	
  of	
  emerging	
  ideas	
  about	
  brasilidade	
  

[Brazilianness]	
  and	
  modernity	
  describing	
  Carmen’s	
  engagement	
  with	
  these	
  factors.	
  I	
  show	
  the	
  

connections	
  between	
  brasilidade	
  and	
  modernity	
  to	
  twenties	
  consumerism,	
  circulating	
  media,	
  

Hollywood	
  aesthetics,	
  and	
  an	
  urban	
  beach	
  culture.	
  I	
  demonstrate	
  that	
  these	
  different	
  factors	
  

coalesced	
  to	
  inform	
  the	
  image	
  young	
  Carmen	
  created	
  for	
  herself.	
  By	
  sketching	
  her	
  early	
  

biography	
  I	
  show	
  that	
  Carmen	
  was	
  particularly	
  well	
  positioned	
  to	
  mediate	
  across	
  the	
  social	
  

spectrum.	
  	
  Her	
  ability	
  to	
  do	
  so	
  would	
  inform	
  her	
  star	
  role	
  in	
  the	
  1930s	
  when	
  she	
  participated	
  in	
  

the	
  development	
  and	
  circulation	
  of	
  emergent	
  conceptions	
  of	
  brasilidade.	
  

The	
  chapter	
  begins	
  by	
  identifying	
  significant	
  cultural	
  currents	
  in	
  twenties	
  Brazil	
  then	
  

moves	
  to	
  a	
  consideration	
  of	
  imported	
  Hollywood	
  style’s	
  impact	
  in	
  creating	
  a	
  domestic	
  star	
  

culture.	
   I	
  next	
  address	
  the	
  emergence	
  of	
  Rio	
  de	
  Janeiro’s	
  beach	
  culture	
  and	
  what	
  it	
  signified.	
  

The	
  chapter’s	
  second	
  half	
  situates	
  Carmen’s	
  personal	
  biography	
  within	
  this	
  cultural	
  landscape.	
  



32	
   

 
 

 
 

	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

Figure	
  4:	
  1975	
  reproduction	
  
of	
  the	
  Revista	
  de	
  
Antropofagia	
  [Cannibalist	
  
Magazine]	
  cover,	
  originally	
  
published	
  1928-­‐1929	
  

	
  

	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
   	
  



33	
   

Brasilidade	
  
	
  

Emergent	
  20th	
  century	
  ideas	
  about	
  brasilidade	
  and	
  national	
  identity	
  had	
  a	
  profound	
  

impact	
  on	
  Carmen	
  Miranda’s	
  Brazilian	
  success	
  in	
  the	
  1930s.	
  	
  Moreover,	
  the	
  ideologies	
  that	
  

contributed	
  to	
  her	
  popular	
  appeal	
  in	
  turn	
  were	
  reinforced	
  by	
  her	
  iconicity;	
  that	
  is,	
  her	
  

recognizable	
  widely	
  circulating	
  image.	
  	
  The	
  story	
  of	
  her	
  rise	
  to	
  fame	
  is	
  rooted	
  in	
  politics	
  and	
  the	
  

country’s	
  search	
  for	
  a	
  national	
  identity	
  as	
  it	
  sought	
  to	
  escape	
  the	
  specter	
  of	
  a	
  colonial	
  past.	
  	
  A	
  

former	
  Portuguese	
  colony,	
  Brazil	
  received	
  independence	
  in	
  1822.	
  	
  Portuguese	
  monarch	
  João	
  VI	
  

had	
  returned	
  to	
  Portugal	
  in	
  1821,	
  leaving	
  his	
  son,	
  Pedro,	
  in	
  command.	
  	
  After	
  his	
  father	
  had	
  left	
  

Brazil,	
  Pedro	
  seceded	
  the	
  colony	
  from	
  Portugal.	
  	
  In	
  so	
  doing	
  he	
  created	
  a	
  constitutional	
  

monarchy	
  and	
  named	
  himself	
  Emperor	
  Pedro	
  I	
  of	
  Brazil.	
  	
  The	
  Brazilian	
  Empire	
  existed	
  until	
  

1889,	
  when	
  Pedro	
  I’s	
  son,	
  Emperor	
  Pedro	
  II,	
  left	
  Brazil	
  for	
  Europe	
  resulting	
  in	
  a	
  bloodless	
  end	
  to	
  

the	
  constitutional	
  monarchy.	
  	
  From	
  1889	
  into	
  the	
  20th	
  century,	
  Brazil	
  continued	
  to	
  function	
  as	
  a	
  

republican	
  state	
  run	
  by	
  landowning	
  elites.	
  	
  The	
  oligarchy	
  maintained	
  its	
  power	
  through	
  fixed	
  

elections	
  and	
  other	
  nefarious	
  methods	
  (Williams	
  2001:	
  3).	
  	
  Through	
  the	
  1920s,	
  those	
  elected	
  

came	
  principally	
  from	
  the	
  wealthy	
  states	
  of	
  São	
  Paulo	
  and	
  Minas	
  Gerais.	
  	
  	
  

While	
  wealthy	
  landowners	
  controlled	
  Brazilian	
  politics,	
  an	
  avant-­‐garde	
  artistic	
  

movement	
  took	
  shape	
  in	
  São	
  Paulo.	
  	
  In	
  the	
  1920s	
  Brazil	
  experienced	
  a	
  modernist	
  cultural	
  

renaissance	
  that	
  included	
  addressing	
  issues	
  of	
  race	
  and	
  nationhood	
  (Green	
  1999:	
  69).	
  	
  Left	
  wing	
  

intellectuals	
  and	
  artists	
  grappled	
  with	
  what	
  made	
  Brazil,	
  Brazil	
  even	
  as	
  they	
  questioned	
  the	
  

political	
  establishment.	
  	
  This	
  movimento	
  modernista	
  [modernist	
  movement]	
  included	
  such	
  

literary	
  figures	
  as	
  Mário	
  de	
  Andrade	
  and	
  Oswald	
  de	
  Andrade	
  (no	
  relation)	
  who	
  challenged	
  Euro-­‐

centric	
  elites’	
  unwillingness	
  to	
  recognize—never	
  mind	
  celebrate—widespread	
  miscegenation	
  in	
  



34	
   

Brazil.	
  	
  Through	
  their	
  art,	
  the	
  modernistas	
  acknowledged	
  valuable	
  cultural	
  contributions	
  that	
  

indigenous	
  and	
  African-­‐descended	
  Brazilians	
  had	
  made.	
  	
  Symbolic	
  of	
  this	
  movement	
  was	
  the	
  

1922	
  Week	
  of	
  Modern	
  Art	
  held	
  in	
  São	
  Paulo	
  where	
  participants	
  strove	
  to	
  create	
  ‘authentic’	
  

Brazilian	
  culture	
  through	
  their	
  art.	
  	
  Among	
  the	
  different	
  ideas	
  to	
  emerge	
  from	
  the	
  movement	
  

was	
  the	
  notion	
  of	
  antropofagia	
  [anthropophagy]	
  as	
  cultural	
  authenticator;	
  that	
  is,	
  the	
  

metaphorical	
  cannibalization	
  of	
  European	
  culture	
  for	
  a	
  Brazilian	
  context.	
  	
  In	
  other	
  words,	
  there	
  

was	
  a	
  notion	
  that	
  European	
  (or	
  any	
  other)	
  culture	
  could	
  be	
  consumed	
  or	
  ingested	
  and	
  in	
  the	
  

process	
  be	
  made	
  Brazilian.	
  	
  The	
  idea	
  was	
  an	
  ironic	
  response	
  to	
  foreign	
  characterizations	
  of	
  

Brazilians.	
  	
  Since	
  the	
  colonial	
  era,	
  Europeans	
  had	
  characterized	
  native	
  Brazilians	
  –	
  both	
  in	
  

pictures	
  and	
  in	
  words	
  –	
  as	
  savage	
  cannibals.	
  	
  One	
  of	
  the	
  most	
  famous	
  such	
  depictions	
  was	
  in	
  

the	
  German	
  explorer	
  Hans	
  Staden’s	
  illustrated	
  1556	
  book	
  recounting	
  his	
  experiences	
  while	
  held	
  

captive	
  by	
  the	
  anthropophagic	
  Tupinambá	
  indigenous	
  group.	
  	
  The	
  modernistas	
  embraced	
  such	
  

European-­‐created	
  images	
  –	
  even	
  putting	
  woodcuts	
  from	
  Staden’s	
  book	
  on	
  their	
  magazine	
  cover	
  

–	
  as	
  a	
  means	
  for	
  re-­‐imagining	
  brasilidade.	
  	
  	
  

In	
  his	
  “Manifesto	
  Antropófago,”	
  [Cannibal	
  Manifesto]	
  (1928)	
  published	
  in	
  Revista	
  de	
  

Antropofagia	
  [Cannibalist	
  Magazine],	
  Oswald	
  de	
  Andrade	
  addresses	
  the	
  documented	
  historical	
  

occurrence	
  of	
  cannibalism	
  in	
  Brazil	
  with	
  pride	
  rather	
  than	
  shame.	
  	
  Though	
  actual	
  cannibalism	
  

was	
  not	
  nearly	
  so	
  widespread	
  as	
  Europeans	
  made	
  it	
  out	
  to	
  be,	
  the	
  modernistas	
  acknowledged	
  

its	
  historical	
  occurrence	
  and	
  playfully	
  subverted	
  outsiders’	
  depictions.	
  	
  Mockingly	
  and	
  with	
  

tongue	
  firmly	
  in	
  cheek,	
  cultural	
  cannibalism	
  was	
  meant	
  to	
  be	
  an	
  ironic	
  acknowledgement	
  that	
  



35	
   

Brazilians	
  are	
  ‘cannibals.’6	
  	
  Oswald	
  characterizes	
  Brazil	
  as	
  a	
  former	
  colony	
  with	
  diverse	
  

elements,	
  such	
  that	
  all	
  cultures	
  and	
  languages	
  are	
  available	
  for	
  consumption	
  (Young	
  1998:	
  6).	
  	
  

The	
  movimento	
  modernista	
  marked	
  an	
  ideological	
  shift	
  away	
  from	
  privileging	
  white	
  elites	
  and	
  

their	
  Euro-­‐centric	
  culture.	
  	
  The	
  movement	
  called	
  instead	
  for	
  celebrating	
  Brazilian	
  racial	
  and	
  

cultural	
  diversity	
  such	
  that	
  Brazilians	
  should	
  actively	
  cannibalize	
  all	
  cultures.	
  Says	
  Oswald	
  in	
  his	
  

manifesto:	
  

	
   “Tupi	
  or	
  not	
  Tupi	
  that	
  is	
  the	
  question”	
  (in	
  English	
  in	
  original)	
  

	
  The	
  line	
  is	
  ironic	
  and	
  exemplary.	
  	
  The	
  Tupi	
  indigenous	
  Brazilians	
  were	
  documented	
  to	
  

have	
  been	
  cannibals,	
  while	
  the	
  phrasing	
  itself	
  is	
  cannibalized	
  from	
  Shakespeare.7	
  

Though	
  the	
  movement	
  did	
  not	
  have	
  an	
  immediate	
  impact	
  on	
  the	
  broader	
  cultural	
  

landscape,	
  it	
  nonetheless	
  reflected	
  changing	
  conceptions	
  about	
  what	
  it	
  was	
  to	
  be	
  Brazilian.	
  	
  

	
  
	
  
	
   	
  

                                                
6	
  This	
  kind	
  of	
  ironic	
  response	
  to	
  outside	
  imperialist	
  impositions	
  is	
  characteristic	
  of	
  Brazilian	
  humor.	
  	
  In	
  July	
  2013	
  

Brazilian	
  newspapers	
  began	
  reporting	
  that	
  the	
  US	
  National	
  Security	
  Agency	
  (NSA)	
  had	
  been	
  putting	
  Brazilians	
  

under	
  surveillance	
  collecting	
  emails,	
  text	
  messages,	
  and	
  other	
  mediated	
  communications.	
  	
  By	
  September	
  2013,	
  

Brazilian	
  novelist	
  Vanessa	
  Barbara	
  wrote	
  in	
  The	
  New	
  York	
  Times	
  that	
  she	
  and	
  her	
  friends	
  had	
  taken	
  to	
  embedding	
  

nonsense	
  or	
  deliberately	
  misleading	
  messages	
  in	
  their	
  email	
  exchanges	
  such	
  as	
  “stop	
  holding	
  my	
  heart	
  hostage,	
  

my	
  emotions	
  are	
  like	
  a	
  blasting	
  of	
  fundamentalist	
  explosion”	
  (“Have	
  a	
  Nice	
  Day,	
  N.S.A.”	
  The	
  New	
  York	
  Times	
  

September	
  26,	
  2013).	
  

7	
  Most	
  of	
  the	
  manifesto	
  is	
  written	
  in	
  Portuguese,	
  though	
  foreign	
  phrases	
  and	
  expressions	
  are	
  incorporated	
  as	
  they	
  

are	
  here	
  putting	
  into	
  practice	
  the	
  very	
  cannibalism	
  that	
  the	
  modernists	
  proposed.	
  



36	
   

Hollywood	
  Comes	
  to	
  Rio	
  
	
  

Nearly	
  two	
  decades	
  before	
  the	
  working-­‐class	
  born	
  Carmen	
  Miranda	
  appeared	
  in	
  her	
  first	
  

Hollywood	
  film,	
  Down	
  Argentine	
  Way	
  (1940),	
  she	
  was	
  a	
  Brazilian	
  shop	
  girl	
  who	
  dressed	
  

according	
  to	
  Hollywood	
  style.	
   At	
  the	
  time	
  Rio	
  de	
  Janeiro	
  was	
  the	
  nation’s	
  capital	
  and	
  cultural	
  

center.	
  	
  The	
  port	
  city	
  was	
  a	
  point	
  of	
  entry	
  and	
  exit	
  for	
  people,	
  ideas,	
  and	
  technologies.	
   The	
  city	
  

developed	
  rapidly	
  in	
  the	
  twenties	
  and	
  expanded	
  its	
  offerings	
  of	
  popular	
  amusements	
  for	
  a	
  

burgeoning	
  consumer	
  class.	
  	
  Cinemas	
  were	
  constructed	
  throughout	
  the	
  city,	
  beach	
  going	
  

increased	
  thanks	
  to	
  easier	
  auto	
  access	
  to	
  the	
  zona	
  sul	
  [south	
  section	
  of	
  the	
  city],	
  and	
  record	
  

production	
  studios	
  were	
  built.	
  

Like	
  many	
  young	
  cariocas	
  [plural	
  for	
  a	
  Rio	
  de	
  Janeiro	
  resident]	
  who	
  came	
  of	
  age	
  in	
  the	
  

twenties,	
  Carmen	
  sunbathed	
  at	
  zona	
  sul	
  beaches	
  where	
  a	
  seaside	
  culture	
  was	
  emerging	
  (Galli	
  

O’Donnell	
  2011).	
   She	
  read	
  lifestyle	
  magazines	
  and	
  went	
  to	
  the	
  movies	
  where	
  mostly	
  Hollywood	
  

films	
  were	
  screened.	
  The	
  increased	
  circulation	
  of	
  Hollywood	
  style	
  via	
  films	
  and	
  magazines	
  was	
  

soon	
  reflected	
  in	
  the	
  culture.	
  

By	
  the	
  time	
  Carmen	
  began	
  working	
  as	
  a	
  shop	
  girl	
  in	
  the	
  mid-­‐twenties,	
  she	
  and	
  other	
  

cariocas	
  began	
  to	
  mimic	
  Hollywood	
  dress	
  styles	
  (Galli	
  O’Donnell	
  2011).	
  	
  Her	
  short	
  waved	
  hair,	
  

cosmetics,	
  and	
  clothing	
  gave	
  Carmen	
  a	
  modern	
  appearance	
  and	
  she	
  flaunted	
  ‘It’	
  as	
  she	
  entered	
  

magazine	
  contests	
  that	
  sought	
  future	
  starlets	
  (Castro	
  2005:	
  36;	
  Shaw	
  2013:	
  11).	
  	
  Though	
  

unknown	
  and	
  working	
  class,	
  she	
  was	
  determined	
  at	
  least	
  to	
  look	
  like	
  a	
  star.	
  	
  Using	
  her	
  sewing	
  

savvy,	
  the	
  young	
  woman	
  made	
  many	
  of	
  her	
  own	
  clothes	
  and	
  posed	
  for	
  studio	
  portraits	
  that	
  

reflected	
  Hollywood	
  aesthetic	
  sensibilities.	
  	
  The	
  photographs	
  belie	
  a	
  familiarity	
  with	
  Hollywood	
  

styles	
  replete	
  with	
  spit	
  curls,	
  Clara	
  Bow	
  painted	
  lips,	
  and	
  self-­‐aware	
  coquettish	
  modern	
  poses.	
  	
  



37	
   

 
 

 
 

	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

Figure	
  5:	
  Carmen	
  Miranda	
  dresses	
  as	
  
Clara	
  Bow	
  in	
  a	
  studio	
  portrait	
  taken	
  
before	
  she	
  achieved	
  fame,	
  ca.	
  1927	
  
(Barsante	
  1994)	
  



38	
   

  
 

	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

Figure	
  6:	
  The	
  February	
  26,	
  1927,	
  edition	
  of	
  
Para	
  todos	
  [For	
  All]	
  

	
  
	
  
	
  
	
   	
  



39	
   

Carmen’s	
  self-­‐fashioning	
  demonstrated	
  an	
  appreciation	
  for	
  Hollywood	
  style	
  as	
  well	
  as	
  the	
  

tools	
  at	
  her	
  disposal	
  for	
  negotiating	
  women’s	
  changing	
  social	
  roles	
  in	
  the	
  rapidly	
  modernizing	
  Rio	
  

de	
  Janeiro.	
  	
  As	
  Brazil	
  industrialized,	
  women	
  began	
  to	
  engage	
  in	
  ‘un-­‐ladylike’	
  behavior	
  such	
  as	
  

smoking	
  in	
  public	
  and	
  working	
  outside	
  the	
  home.	
  	
  While	
  Brazilian	
  women	
  did	
  not	
  gain	
  full	
  voting	
  

rights	
  until	
  1932,	
  the	
  harbinger	
  of	
  things	
  to	
  come	
  could	
  be	
  found	
  in	
  magazines	
  of	
  the	
  day.	
  	
  Fon-­‐

fon	
  [Honk	
  Honk],	
  Para	
  todos	
  [For	
  All],	
  and	
  other	
  lifestyle	
  magazines	
  from	
  the	
  era	
  were	
  filled	
  with	
  

images	
  and	
  articles	
  that	
  captured	
  rich,	
  urban-­‐dwelling,	
  flappers’	
  activities.	
  	
  Illustrations	
  and	
  

photographs	
  documented	
  young	
  society	
  women	
  sunbathing	
  in	
  imported	
  swimsuits,	
  showing	
  

their	
  legs	
  at	
  clubs,	
  and	
  wearing	
  their	
  hair	
  bobbed.	
  	
  While	
  less	
  affluent	
  women	
  in	
  more	
  remote	
  

areas	
  of	
  the	
  country	
  might	
  not	
  have	
  been	
  able	
  to	
  engage	
  in	
  many	
  flapper	
  practices,	
  the	
  

nationally	
  circulating	
  magazines	
  conveyed	
  a	
  sense	
  that	
  at	
  least	
  in	
  the	
  capital	
  women	
  were	
  

behaving	
  and	
  dressing	
  in	
  ways	
  that	
  interrogated	
  gendered	
  expectations.	
  The	
  term	
  ‘It’	
  even	
  

entered	
  the	
  Brazilian	
  Portuguese	
  lexicon	
  un-­‐translated	
  and	
  retaining	
  its	
  meaning	
  of	
  indefinable	
  

sex	
  appeal.	
  	
  ‘It’	
  as	
  portrayed	
  in	
  popular	
  magazines	
  in	
  the	
  United	
  States	
  and	
  Brazil	
  was	
  implicitly	
  

something	
  that	
  rich	
  young	
  white	
  women	
  could	
  possess.	
  	
  Though	
  Carmen	
  was	
  working	
  class,	
  she	
  

had	
  the	
  advantage	
  of	
  being	
  Euro-­‐Brazilian	
  and	
  living	
  in	
  a	
  major	
  city.	
  	
  Geography	
  and	
  skin	
  color	
  

along	
  with	
  creativity	
  and	
  personal	
  resourcefulness	
  meant	
  that	
  unlike	
  many	
  other	
  women,	
  she	
  

had	
  opportunities	
  to	
  possess	
  ‘It’	
  and	
  to	
  become	
  a	
  Brazilian	
  star.	
  	
  

	
  
Marketing	
  Star	
  Culture	
  
	
  

After	
  World	
  War	
  I,	
  Hollywood	
  established	
  itself	
  as	
  a	
  powerful	
  economic	
  force,	
  

domestically	
  and	
  internationally.	
   Star	
  actors	
  and	
  actresses	
  helped	
  propel	
  this	
  economic	
  success.	
  	
  

As	
  film	
  scholar	
  Richard	
  Dyer	
  has	
  noted,	
  stars	
  became	
  lucrative	
  commodities	
  in	
  high	
  financial	
  



40	
   

stakes	
  Hollywood	
  film	
  production	
  (Dyer	
  1998	
  [1979]).	
   Women	
  stars	
  especially	
  were	
  important	
  in	
  

the	
  1920s	
  and	
  1930s	
  for	
  their	
  role	
  promoting	
  products	
  advertised	
  to	
  women	
  consumers	
  (Berry	
  

2000;	
  Eckert	
  1990;	
  Herzog	
  1990).	
   By	
  the	
  end	
  of	
  the	
  1920s	
  US	
  marketers	
  had	
  determined	
  that	
  a	
  

product	
  was	
  made	
  more	
  desirable	
  by	
  virtue	
  of	
  a	
  connection	
  to	
  female	
  Hollywood	
  stars	
  and	
  style	
  

(Eckert	
  1990:	
  107).	
   The	
  growing	
  cosmetics	
  industry	
  had	
  an	
  especially	
  powerful	
  connection	
  to	
  

Hollywood,	
  democratizing	
  beauty	
  and	
  teaching	
  female	
  consumers	
  that	
  anyone	
  could	
  be	
  a	
  star,	
  

or	
  at	
  least	
  look	
  like	
  one	
  with	
  the	
  right	
  products	
  (Peiss	
  1998).	
  

The	
  Hollywood	
  aesthetic	
  was	
  ultimately	
  a	
  commercial	
  one	
  driven	
  by	
  economic	
  interests	
  

(Maltby	
  2003	
  [1995]:	
  46).	
  	
  Yet	
  there	
  were	
  other	
  factors	
  at	
  stake	
  that	
  had	
  sociocultural	
  

ramifications.	
  	
  Questions	
  that	
  arise	
  when	
  considering	
  commercial	
  Hollywood	
  aesthetics	
  include:	
  

What	
  does	
  it	
  mean	
  when	
  some	
  images	
  are	
  created	
  and	
  circulated	
  over	
  others?	
   What	
  impact	
  do	
  

different	
  conduits	
  for	
  image	
  circulation	
  have	
  on	
  a	
  star’s	
  broader	
  sociocultural	
  meaning?	
  

Stars	
  are	
  not	
  simply	
  performers.	
   They	
  are	
  people	
  recognizable	
  for	
  their	
  images	
  (Dyer	
  

1998	
  [1979]).	
  	
  An	
  image,	
  says	
  Dyer,	
  is	
  more	
  than	
  just	
  a	
  visual	
  sign.	
   It	
  constitutes	
  a	
  “complex	
  

configuration	
  of	
  visual,	
  verbal	
  and	
  aural	
  signs”	
  (Dyer	
  1998	
  [1979]:	
  34).	
   A	
  star	
  image	
  is	
  particular	
  

to	
  the	
  individual	
  and	
  includes	
  a	
  unique	
  name	
  we	
  associate	
  with	
  a	
  particular	
  face,	
  personal	
  

narrative,	
  and	
  specific	
  style	
  (i.e.	
  of	
  acting,	
  dress,	
  and	
  so	
  on).	
   These	
  qualities	
  taken	
  together	
  

make	
  the	
  star	
  easy	
  to	
  recognize	
  regardless	
  of	
  film	
  role.	
   According	
  to	
  Dyer	
  this	
  is	
  why	
  character-­‐

type	
  and	
  star	
  persona	
  often	
  converge,	
  blurring	
  the	
  distinction	
  between	
  film	
  role	
  and	
  the	
  

individual.8	
  	
  	
  Jane	
  Gaines	
  adds	
  that	
  a	
  star’s	
  imagined	
  personality	
  may	
  conceal	
  what	
  is	
  often	
  a	
  

caricature	
  derived	
  from	
  the	
  performer’s	
  physical	
  body,	
  such	
  as	
  Greta	
  Garbo’s	
  “old	
  world	
  

repose”	
  to	
  articulate	
  her	
  famous	
  slouch	
  (Gaines	
  1990:	
  201).	
  



41	
   

The	
  star	
  system	
  within	
  the	
  United	
  States	
  had	
  its	
  antecedent	
  in	
  popular	
  theater	
  (primarily	
  

vaudeville),	
  though	
  it	
  did	
  not	
  become	
  essential	
  to	
  show	
  business	
  until	
  the	
  economics	
  of	
  

Hollywood	
  film	
  production	
  made	
  it	
  so	
  in	
  the	
  late	
  1910s	
  and	
  1920s.	
  	
  Hollywood	
  studios	
  

manufactured	
  the	
  star	
  system	
  just	
  as	
  the	
  US	
  economy	
  was	
  growing,	
  when	
  new	
  industries	
  (e.g.,	
  

electric	
  refrigeration,	
  radio,	
  the	
  automobile)	
  paired	
  with	
  modern	
  advertising	
  meant	
  consumers	
  

were	
  offered	
  ever	
  more	
  ways	
  to	
  spend	
  money	
  (Marchand	
  1985:	
  2).	
  	
  Widely	
  circulated	
  consumer	
  

statistics	
  from	
  the	
  1920s	
  and	
  1930s	
  claimed	
  that	
  women	
  made	
  80	
  to	
  90	
  per	
  cent	
  of	
  all	
  

household	
  purchases	
  (Eckert	
  1990:	
  119).	
  	
  Unsurprisingly	
  then,	
  women	
  became	
  advertisers’	
  

targeted	
  audience.	
  	
  Nimble	
  and	
  modern,	
  the	
  Hollywood	
  motion	
  picture	
  industry	
  emerged	
  as	
  one	
  

of	
  the	
  most	
  potent	
  forces	
  in	
  capitalist	
  culture	
  to	
  promote	
  consumerism	
  (Eckert	
  1990:	
  121),	
  

especially	
  where	
  fashion	
  and	
  personal	
  care	
  products	
  were	
  concerned.	
  	
  

Economic	
  growth	
  had	
  propelled	
  the	
  Hollywood	
  star	
  system	
  in	
  the	
  late	
  1910s	
  and	
  1920s.	
  	
  

In	
  the	
  1930s	
  a	
  similar	
  phenomenon	
  helped	
  to	
  create	
  Brazil’s	
  star	
  system.	
  	
  Factors	
  specific	
  to	
  that	
  

country	
  and	
  its	
  global	
  engagement	
  shaped	
  how	
  Brazilian	
  stars	
  were	
  produced,	
  circulated,	
  and	
  

consumed.	
  	
  Michael	
  Warner’s	
  “Publics	
  and	
  Counterpublics”	
  (2005)	
  provides	
  a	
  useful	
  lens	
  for	
  

considering	
  Brazilian	
  and	
  US	
  star	
  systems.	
  	
  Warner	
  describes	
  “publics”	
  as	
  reflexively	
  constituted	
  

social	
  groups,	
  comprised	
  of	
  strangers	
  that	
  exist	
  only	
  insofar	
  as	
  they	
  are	
  addressable	
  as	
  a	
  group	
  

(Warner	
  2005).	
  	
  Addressable	
  groups	
  are	
  comprised	
  of	
  individuals	
  who	
  may	
  participate	
  in	
  

multiple	
  groups.	
  	
  As	
  such,	
  a	
  number	
  of	
  different	
  publics	
  contribute	
  to	
  generating	
  a	
  star’s	
  cultural	
  

significance.	
  	
  Publics	
  shaping	
  Carmen	
  Miranda’s	
  changing	
  meaning	
  have	
  included	
  Brazilian	
  

citizens,	
  moviegoers,	
  cariocas,	
  and	
  people	
  who	
  listen	
  to	
  the	
  radio,	
  to	
  name	
  a	
  few.	
  	
  In	
  the	
  1930s,	
  

new	
  publics	
  were	
  emerging	
  that	
  facilitated	
  Carmen’s	
  Brazilian	
  star	
  status.	
  	
  	
  



42	
   

Shapers	
  of	
  Modern	
  Sensibilities	
  

These	
  new	
  publics	
  had	
  begun	
  to	
  take	
  shape	
  in	
  the	
  1920s	
  as	
  a	
  result	
  of	
  economic	
  changes,	
  

which	
  affected	
  leisure	
  activities,	
  lifestyles,	
  and	
  practices.	
  	
  In	
  particular,	
  beach	
  going,	
  living	
  in	
  

cities	
  (especially	
  Rio	
  de	
  Janeiro),	
  and	
  increased	
  consumerism	
  were	
  important	
  factors.	
  	
  Within	
  

1920s	
  Rio	
  de	
  Janeiro,	
  these	
  publics	
  overlapped.	
  	
  The	
  new,	
  urban	
  lifestyle	
  was	
  popularized	
  and	
  

legitimized	
  through	
  extensive	
  coverage	
  in	
  Rio-­‐based,	
  nationally	
  circulating	
  magazines.	
  	
  It	
  is	
  

impossible	
  to	
  disengage	
  one	
  of	
  these	
  publics—beach	
  going,	
  movie	
  going	
  as	
  an	
  outgrowth	
  of	
  

leisure	
  consumerism,	
  lifestyle	
  magazine	
  reading—from	
  the	
  other	
  in	
  connection	
  to	
  emergent	
  

brasilidade	
  at	
  the	
  time.	
  	
  They	
  expanded	
  concurrently	
  for	
  related	
  reasons.	
  	
  Meanwhile	
  lifestyle	
  

magazines	
  addressed	
  the	
  beach	
  going	
  and	
  movie	
  going	
  publics	
  and	
  those	
  publics	
  that	
  would	
  

have	
  liked	
  to	
  belong	
  to	
  such	
  groups.	
  	
  Several	
  things	
  happened	
  in	
  Rio	
  de	
  Janeiro,	
  the	
  nation’s	
  

capital	
  at	
  the	
  time,	
  which	
  brought	
  about	
  these	
  changes.	
  

First,	
  an	
  aristocratic	
  beach	
  culture	
  developed	
  rapidly	
  (Galli	
  O’Donnell	
  2011).	
  	
  This	
  culture	
  

was	
  centered	
  principally	
  in	
  the	
  zona	
  sul	
  area	
  where	
  a	
  tunnel	
  completed	
  in	
  1892	
  connected	
  

Copacabana	
  to	
  the	
  city	
  center.8	
  	
  Easier	
  access	
  to	
  the	
  beautiful	
  zona	
  sul	
  beaches	
  led	
  to	
  the	
  

establishment	
  of	
  hotels	
  like	
  the	
  Copacabana	
  Palace	
  Hotel	
  (1923),	
  which	
  could	
  accommodate	
  

tourists.	
  	
  Additionally	
  high-­‐density	
  apartment	
  buildings	
  were	
  constructed,	
  which	
  contributed	
  to	
  

the	
  rise	
  of	
  a	
  growing	
  white-­‐collar	
  community	
  (Velho	
  1975:	
  15).	
  	
  Locally,	
  nationally,	
  and	
  

internationally,	
  the	
  zona	
  sul	
  became	
  a	
  desirable	
  destination	
  for	
  its	
  beach	
  culture.	
  	
  

Within	
  Brazil,	
  zona	
  sul	
  as	
  a	
  modern	
  leisure	
  destination	
  and	
  as	
  a	
  high	
  status	
  residential	
  

neighborhood	
  gained	
  currency	
  among	
  magazine	
  reading	
  publics.	
  	
  Popular	
  Brazilian	
  women’s	
  

                                                
8	
  The	
  three	
  principal	
  beach	
  neighborhoods	
  in	
  the	
  zona	
  sul	
  are	
  Copacabana,	
  Ipanema,	
  and	
  Leme.	
  



43	
   

magazines	
  in	
  particular	
  emphasized	
  cities—specifically	
  Rio	
  de	
  Janeiro—as	
  centers	
  of	
  modernity	
  

(Galli	
  O’Donnell	
  2011:	
  107).	
  	
  Many	
  of	
  these	
  magazines	
  (e.g.	
  Careta,	
  Fon-­‐fon,	
  Selecta,	
  O	
  Malho,	
  

and	
  Para	
  todos)	
  were	
  published	
  in	
  Rio	
  and	
  included	
  extensive	
  beach-­‐oriented	
  photographs	
  and	
  

illustrations	
  that	
  participated	
  in	
  visually	
  constructing	
  a	
  modern	
  sensibility	
  (Oliveira	
  2010:	
  8,	
  cited	
  

in	
  Galli	
  O’Donnell	
  2011:	
  107).	
  	
  Among	
  the	
  available	
  circulating	
  titles,	
  Beira-­‐mar	
  [Beach	
  Front]	
  

was	
  an	
  important	
  society	
  and	
  lifestyle	
  magazine.	
  	
  Like	
  other	
  magazines	
  in	
  the	
  genre,	
  Beira-­‐mar	
  

was	
  well	
  illustrated	
  and	
  included	
  coverage	
  of	
  beach	
  culture	
  as	
  well	
  as	
  fashion,	
  sports,	
  

photography,	
  movies,	
  and	
  automobiles.	
  	
  Moreover,	
  the	
  magazine’s	
  title	
  paired	
  with	
  its	
  

advertising	
  for	
  Rio	
  de	
  Janeiro	
  shops	
  reinforced	
  for	
  readers	
  that	
  modernity	
  was	
  located	
  in	
  the	
  city	
  

and	
  at	
  the	
  beach,	
  particularly	
  in	
  zona	
  sul	
  (Galli	
  O’Donnell	
  2011).	
  	
  Beira-­‐mar	
  readers	
  learned	
  that	
  

the	
  modern	
  lifestyle	
  was	
  associated	
  with	
  the	
  beach	
  and	
  consumerism.	
  	
  	
  

In	
  twenties	
  North	
  America	
  and	
  Europe	
  the	
  rich	
  had	
  become	
  interested	
  in	
  physical	
  fitness	
  

and	
  sunbathing;	
  a	
  trend	
  that	
  was	
  increasingly	
  popular	
  among	
  Brazilian	
  elites	
  too.	
  	
  The	
  well	
  

heeled	
  engaged	
  in	
  beach	
  activities	
  such	
  as	
  swimming	
  and	
  sunbathing,	
  as	
  beautifully	
  portrayed	
  in	
  

F.	
  Scott	
  Fitzgerald’s	
  Tender	
  is	
  the	
  Night	
  (written	
  in	
  the	
  1920s	
  and	
  published	
  in	
  1934).9	
  	
  The	
  

tanned	
  aesthetic	
  came	
  about	
  as	
  a	
  result	
  and	
  coincided	
  with	
  medical	
  endorsement	
  of	
  the	
  sun’s	
  

health	
  giving	
  properties	
  (Mendes	
  and	
  de	
  la	
  Haye	
  1999:	
  67),	
  which	
  further	
  fueled	
  the	
  sunbathing	
  

craze.	
  	
  

In	
  twenties	
  Brazil,	
  a	
  sculpted	
  and	
  tanned	
  white	
  body	
  –	
  skin	
  darkened	
  by	
  the	
  sun	
  rather	
  

than	
  melanin	
  –	
  signified	
  that	
  one	
  belonged	
  to	
  the	
  upper	
  classes	
  (Galli	
  O’Donnell	
  2011:	
  201).	
  	
  An	
  

                                                
9	
  In	
  Tender	
  is	
  the	
  Night,	
  the	
  rich	
  and	
  glamorous	
  American	
  expatriates,	
  Dick	
  and	
  Nicole	
  Diver,	
  pass	
  their	
  time	
  moving	
  

from	
  one	
  French	
  beach	
  to	
  another.	
  	
  	
  



44	
   

athletic	
  body	
  was	
  part	
  of	
  the	
  ideal	
  physique	
  and	
  by	
  the	
  twenties,	
  practices	
  for	
  toning	
  the	
  body	
  

included	
  public	
  exercise	
  on	
  the	
  beach	
  (Galli	
  O’Donnell	
  2011:	
  207).10	
  	
  Such	
  a	
  public	
  display	
  in	
  a	
  

fashionable	
  location	
  was	
  desirable	
  because	
  athletic,	
  sporting	
  bodies	
  were	
  considered	
  a	
  mark	
  of	
  

civilization	
  and	
  belonging	
  to	
  modern	
  society	
  (Dunning	
  and	
  Elias	
  1992	
  cited	
  in	
  Galli	
  O’Donnell	
  

2011:	
  201,	
  fn.21).	
  	
  The	
  corpo	
  praiano	
  [beach	
  body]—tanned	
  (implicitly	
  white),	
  healthy,	
  athletic,	
  

and	
  youthful—had	
  become	
  the	
  ideal	
  carioca	
  body.	
  By	
  the	
  1930s	
  a	
  similar	
  aesthetic	
  was	
  valued	
  in	
  

Nazi	
  Germany,	
  which	
  filmmaker	
  Leni	
  Riefenstahl	
  insidiously	
  and	
  expertly	
  captured	
  in	
  her	
  state	
  

supported	
  documentaries.	
  	
  Brazilian	
  anthropologist	
  Julia	
  Galli	
  O’Donnell	
  suggests	
  that	
  such	
  

eugenic	
  notions	
  can	
  also	
  be	
  implicated	
  in	
  white	
  carioca	
  elites’	
  valuing	
  of	
  the	
  corpo	
  praiano	
  (Galli	
  

O’Donnell	
  2001:	
  210-­‐11).	
  	
  So	
  while	
  avant-­‐garde	
  modernistas	
  celebrated	
  cultural	
  cannibalism	
  and	
  

Brazil’s	
  diverse	
  peoples,	
  other	
  very	
  different	
  popular	
  trends	
  were	
  emerging	
  in	
  the	
  nation’s	
  

capital.	
  	
  	
  

According	
  to	
  popular	
  twenties	
  magazines,	
  one	
  vital	
  way	
  to	
  be	
  a	
  consumer	
  and	
  thus	
  to	
  be	
  

modern,	
  was	
  to	
  cultivate	
  Hollywood	
  style	
  sensibilities.	
  	
  Two	
  factors	
  at	
  the	
  time	
  contributed	
  to	
  

this	
  idea:	
  greater	
  exhibition	
  of	
  Hollywood	
  films	
  and	
  increased	
  accessibility.	
  	
  After	
  WWI,	
  

Hollywood	
  films	
  had	
  a	
  stronger	
  presence	
  in	
  Brazil	
  than	
  in	
  the	
  past	
  and	
  increasingly	
  shaped	
  

carioca	
  tastes	
  in	
  music	
  (namely	
  jazz)	
  and	
  fashion	
  (Galli	
  O’Donnell	
  2011:	
  218).	
  	
  Prior	
  to	
  WWI,	
  from	
  

                                                
10	
  In	
  the	
  21st	
  century	
  a	
  body	
  cult	
  in	
  Rio	
  de	
  Janeiro	
  remains	
  visible	
  and	
  strong,	
  especially	
  at	
  many	
  of	
  the	
  popular	
  zona	
  

sul	
  beaches	
  in	
  Ipanema	
  such	
  as	
  posto	
  8	
  and	
  posto	
  9.	
  	
  People	
  exercise	
  and	
  play	
  sports	
  regularly	
  on	
  the	
  beach	
  wearing	
  

only	
  swimsuits.	
  	
  Another	
  21st	
  century	
  means	
  for	
  drawing	
  attention	
  to	
  the	
  beach	
  body	
  is	
  through	
  tattooing.	
  	
  People	
  

of	
  all	
  ages	
  (excluding	
  children)	
  can	
  be	
  spotted	
  sporting	
  tattoos	
  in	
  Rio	
  de	
  Janeiro.	
  	
  Henna	
  artists	
  troll	
  the	
  beaches	
  

with	
  flash	
  art	
  for	
  those	
  who	
  want	
  more	
  temporary	
  body	
  art.	
  	
  



45	
   

1900	
  to	
  1912,	
  Brazilian	
  films	
  had	
  dominated	
  the	
  market	
  and	
  were	
  a	
  leisure	
  activity	
  that	
  few	
  

beyond	
  the	
  urban	
  elite	
  could	
  afford	
  to	
  enjoy.	
  	
  Unlike	
  in	
  North	
  America	
  and	
  Europe	
  where	
  early	
  

movie	
  going	
  was	
  associated	
  with	
  the	
  lower	
  classes,	
  movies	
  in	
  Brazil	
  did	
  not	
  reach	
  a	
  broad	
  

audience	
  spectrum	
  until	
  it	
  began	
  importing	
  films.	
  	
  By	
  the	
  teens	
  North	
  American	
  and	
  European	
  

companies	
  had	
  begun	
  making	
  inroads	
  into	
  the	
  Brazilian	
  market,	
  setting	
  new	
  standards	
  for	
  

production	
  expectations	
  (Johnson	
  and	
  Stam	
  1995	
  [1982]:	
  22).	
  	
  At	
  the	
  same	
  time	
  increased	
  

industrialization	
  transformed	
  movie	
  going	
  into	
  a	
  more	
  affordable	
  leisure	
  activity	
  available	
  to	
  the	
  

Brazilian	
  masses	
  (ibid).	
  By	
  1927,	
  88.3%	
  of	
  films	
  shown	
  in	
  Brazil—and	
  initially	
  received	
  in	
  Rio	
  de	
  

Janeiro—were	
  US	
  made	
  (Thompson	
  1985:	
  139).	
  	
  At	
  the	
  time,	
  cinemas	
  were	
  opening	
  up	
  rapidly	
  

in	
  the	
  centro	
  [central]	
  and	
  zona	
  sul	
  neighborhoods,	
  especially	
  in	
  Copacabana	
  (Galli	
  O’Donnell	
  

2011:	
  210,	
  219).	
  	
  Hollywood	
  popular	
  culture	
  came	
  to	
  be	
  enjoyed	
  by	
  people	
  across	
  the	
  class	
  

spectrum	
  and	
  had	
  an	
  important	
  influence	
  on	
  style.	
  	
  	
  

Where	
  there	
  were	
  cinemas,	
  people	
  could	
  go	
  to	
  the	
  movies.	
  	
  Where	
  there	
  were	
  beaches,	
  

one	
  could	
  sunbathe.	
  	
  For	
  those	
  who	
  did	
  not	
  have	
  regular	
  access	
  to	
  cinemas	
  or	
  beaches,	
  there	
  

were	
  the	
  magazines	
  such	
  as	
  Beira-­‐mar.	
  	
  These	
  periodicals	
  offered	
  synopses	
  of	
  Hollywood	
  films	
  

and	
  were	
  richly	
  illustrated	
  with	
  celebrity	
  photo	
  spreads	
  and	
  film	
  stills.	
  	
  Although	
  such	
  lifestyle	
  

magazines	
  had	
  been	
  established	
  as	
  early	
  as	
  1907	
  when	
  Fon-­‐fon	
  was	
  first	
  published,	
  it	
  was	
  not	
  

until	
  the	
  1920s	
  that	
  they	
  began	
  to	
  dedicate	
  greater	
  space	
  to	
  Rio	
  beach	
  culture	
  and	
  to	
  Hollywood	
  

films	
  and	
  style.	
  	
  	
  

The	
  influence	
  of	
  1920s	
  zona	
  sul	
  beach	
  culture,	
  Rio-­‐based	
  magazines,	
  and	
  Hollywood	
  film	
  

style	
  were	
  profoundly	
  signified	
  in	
  the	
  Brazilian	
  flapper.	
  	
  Like	
  her	
  US	
  counterpart,	
  she	
  was	
  both	
  a	
  

product	
  and	
  symbol	
  of	
  modernity.	
  	
  As	
  in	
  other	
  parts	
  of	
  the	
  developed	
  world,	
  technology,	
  



46	
   

modernity,	
  and	
  urbanization	
  helped	
  to	
  change	
  women’s	
  social	
  roles.	
  	
  Fon-­‐fon,	
  Para	
  todos,	
  and	
  

other	
  similar	
  periodicals	
  from	
  the	
  era	
  are	
  filled	
  with	
  images	
  and	
  articles	
  suggesting	
  that	
  Brazilian	
  

flappers	
  were	
  a	
  common	
  phenomenon	
  among	
  the	
  rich	
  and	
  something	
  to	
  aspire	
  to	
  among	
  the	
  

less	
  privileged.	
  	
  

As	
  in	
  the	
  United	
  States,	
  consumerism	
  became	
  a	
  way	
  for	
  women	
  to	
  challenge	
  gendered	
  

expectations.	
  	
  The	
  Brazilian	
  magazines’	
  implicit	
  message	
  was	
  that	
  buying	
  power	
  provided	
  one	
  

with	
  the	
  means	
  to	
  be	
  modern	
  and	
  independent.	
  	
  Of	
  course,	
  consumerism	
  as	
  a	
  symbol	
  of	
  

modernity	
  was	
  not	
  limited	
  to	
  women.	
  	
  One	
  conspicuous	
  way	
  for	
  men	
  in	
  particular	
  to	
  

demonstrate	
  wealth	
  was	
  via	
  car	
  ownership.	
  	
  The	
  title	
  of	
  one	
  popular	
  magazine,	
  Fon-­‐fon—an	
  

onomatopoeia	
  whose	
  English	
  equivalent	
  is	
  “honk	
  honk”—suggests	
  that	
  the	
  automobile	
  was	
  a	
  

further	
  means	
  for	
  defining	
  modern	
  social	
  life.	
  	
  In	
  addition	
  to	
  providing	
  a	
  public	
  way	
  to	
  display	
  

wealth,	
  cars	
  increased	
  people’s	
  mobility	
  while	
  creating	
  new	
  spaces	
  to	
  navigate	
  changing	
  social	
  

norms.	
  	
  In	
  Elinor	
  Glyn’s	
  This	
  Passion	
  Called	
  Love	
  (published	
  in	
  the	
  United	
  States	
  in	
  1925),	
  the	
  

author	
  cautions	
  young	
  women	
  against	
  drinking	
  and	
  indulging	
  in	
  “automobile	
  petting	
  parties.”	
  	
  

The	
  urbane,	
  popular	
  author—credited	
  with	
  coining	
  the	
  term	
  ‘It’	
  to	
  indicate	
  some	
  indescribable	
  

sex	
  appeal—suggests	
  in	
  This	
  Passion	
  that	
  the	
  automobile	
  is	
  useful	
  for	
  creating	
  new	
  

opportunities	
  for	
  a	
  woman	
  to	
  be	
  alone	
  with	
  a	
  man.	
  	
  While	
  she	
  regards	
  this	
  as	
  desirable,	
  Glyn	
  

warns	
  that	
  dangers	
  may	
  come	
  from	
  drinking	
  and	
  seclusion.	
  	
  In	
  Brazil	
  such	
  modern	
  ‘petting	
  

parties’	
  are	
  a	
  documented	
  twenties	
  phenomenon.	
  	
  According	
  to	
  Carmen	
  biographer	
  Ruy	
  Castro,	
  

the	
  aspiring	
  star	
  had	
  her	
  first	
  sexual	
  experience	
  in	
  a	
  car	
  (Castro	
  2005:	
  29).	
  	
  	
  

It	
  was	
  within	
  this	
  context	
  that	
  Carmen	
  came	
  of	
  age.	
  	
  I	
  devote	
  the	
  remainder	
  of	
  the	
  

chapter	
  to	
  examining	
  her	
  personal	
  biography	
  and	
  situating	
  her	
  within	
  this	
  environment	
  to	
  show	
  



47	
   

how	
  the	
  daughter	
  of	
  immigrants	
  became	
  an	
  early	
  star	
  and	
  an	
  important	
  influencer	
  of	
  popular	
  

discourses	
  about	
  brasilidade.	
  

	
  

On	
  the	
  Path	
  to	
  Stardom	
  
	
  
The	
  Early	
  Years	
  
	
  

Maria	
  do	
  Carmo	
  Miranda	
  da	
  Cunha	
  was	
  born	
  in	
  Portugal	
  on	
  February	
  9,	
  1909,	
  the	
  second	
  

child	
  of	
  Maria	
  Emília	
  de	
  Miranda	
  and	
  José	
  Maria	
  Pinto	
  da	
  Cunha.	
  	
  The	
  young	
  Catholic	
  parents	
  

named	
  their	
  daughter	
  in	
  honor	
  of	
  the	
  Virgin	
  Mary	
  and	
  the	
  infant’s	
  godmother.	
  	
  Despite	
  the	
  

religious	
  Catholic	
  origins	
  of	
  her	
  name,	
  they	
  began	
  calling	
  her	
  Carminha11	
  or	
  Carmen	
  because	
  she	
  

is	
  said	
  to	
  have	
  “looked	
  Spanish”	
  (Castro	
  2005:	
  12).12	
  	
  Carmen	
  was	
  a	
  popular	
  name	
  for	
  girls	
  at	
  the	
  

time	
  because	
  of	
  its	
  association	
  with	
  the	
  gypsy	
  heroine	
  in	
  George	
  Bizet’s	
  comic	
  opera,	
  Carmen	
  

(ibid).	
  	
  Since	
  the	
  opera’s	
  debut	
  in	
  1875,	
  the	
  name	
  had	
  remained	
  a	
  fashionable	
  one	
  in	
  Europe.	
  	
  

Only	
  seven	
  months	
  after	
  the	
  future	
  Carmen	
  Miranda	
  was	
  born,	
  José	
  Maria	
  parted	
  from	
  

his	
  wife	
  and	
  young	
  children,	
  setting	
  sail	
  for	
  Brazil.	
  	
  Like	
  many	
  Europeans	
  in	
  the	
  early	
  20th	
  century,	
  

he	
  left	
  his	
  homeland	
  in	
  search	
  of	
  work.	
  	
  The	
  plan	
  was	
  for	
  his	
  family	
  to	
  join	
  him	
  once	
  he	
  was	
  

settled	
  in	
  a	
  home	
  with	
  a	
  job.	
  	
  Among	
  the	
  countries	
  the	
  da	
  Cunhas	
  might	
  have	
  emigrated	
  to	
  in	
  

the	
  Western	
  Hemisphere,	
  Brazil	
  made	
  the	
  most	
  sense.	
  	
  Brazil	
  was	
  a	
  former	
  Portuguese	
  colony	
  

where	
  people	
  spoke	
  the	
  da	
  Cunhas’	
  language	
  and	
  shared	
  some	
  of	
  their	
  cultural	
  values,	
  

                                                
11	
  Carminha	
  is	
  the	
  Portuguese	
  diminutive	
  for	
  Carmen,	
  a	
  Spanish	
  name.	
  	
  In	
  Portuguese	
  Carmen	
  is	
  spelled	
  Carmem.	
  	
  

Carmen	
  Miranda	
  never	
  spelled	
  her	
  name	
  “Carmem”	
  however	
  references	
  to	
  her	
  within	
  Brazil	
  sometimes	
  are	
  made	
  

according	
  to	
  the	
  Portuguese	
  spelling.	
  	
  	
  

12	
  I	
  have	
  been	
  unable	
  to	
  ascertain	
  what	
  it	
  meant	
  to	
  “look	
  Spanish”	
  in	
  early	
  20th	
  century	
  Portugal.	
  	
  	
  



48	
   

rendering	
  assimilation	
  and	
  integration	
  an	
  easier	
  task.	
  	
  José	
  Maria	
  arrived	
  and	
  settled	
  in	
  Rio	
  de	
  

Janeiro	
  where	
  he	
  set	
  up	
  shop	
  as	
  a	
  barber.	
  	
  Several	
  months	
  later,	
  in	
  December	
  1909,	
  José	
  Maria’s	
  

wife	
  and	
  two	
  daughters	
  joined	
  him	
  in	
  the	
  bustling	
  port	
  city	
  where	
  they	
  lived	
  in	
  São	
  Cristóvão,	
  a	
  

Portuguese	
  immigrant	
  neighborhood	
  (Castro	
  2005:	
  14).	
  	
  

When	
  the	
  da	
  Cunhas	
  had	
  their	
  fifth	
  child,	
  Aurora,	
  in	
  1915,	
  they	
  moved	
  from	
  São	
  

Cristóvão	
  to	
  Lapa.	
  	
  The	
  neighborhood	
  was	
  more	
  centrally	
  situated	
  than	
  their	
  previous	
  one	
  with	
  

easy	
  access	
  to	
  the	
  port	
  and	
  commercial	
  district.	
  	
  This	
  location	
  shaped	
  Lapa’s	
  character,	
  which	
  

was	
  an	
  area	
  where	
  newly	
  arrived	
  European	
  immigrants	
  mingled	
  with	
  Brazilian	
  sailors	
  and	
  

soldiers.	
  	
  Daytime	
  commercial	
  activity	
  in	
  the	
  nearby	
  city	
  center	
  bustled	
  thanks	
  to	
  a	
  network	
  of	
  

bondes	
  [trams]	
  and	
  other	
  transportation	
  connecting	
  it	
  to	
  outlying	
  areas.	
  	
  Yet	
  at	
  night	
  the	
  centro	
  

and	
  its	
  periphery—including	
  Lapa—were	
  transformed	
  into	
  a	
  scene	
  of	
  prostitution	
  and	
  violence	
  

(Botelho	
  de	
  Mattos	
  and	
  Campos	
  Ribeiro	
  1994:	
  63).	
  	
  Once	
  a	
  posh	
  area,	
  by	
  the	
  1890s	
  Lapa’s	
  large	
  

homes	
  had	
  been	
  converted	
  into	
  rooming	
  houses.	
  	
  The	
  neighborhood’s	
  increased	
  affordability	
  

made	
  it	
  more	
  inviting	
  to	
  the	
  working	
  poor	
  and	
  “working	
  women.”	
  	
  In	
  time	
  political	
  pressure	
  rid	
  

the	
  area	
  of	
  many	
  prostitutes	
  (females	
  and	
  male	
  transvestites).	
  	
  Yet	
  when	
  the	
  da	
  Cunhas	
  moved	
  

there	
  in	
  1915,	
  the	
  neighborhood	
  still	
  had	
  its	
  share	
  of	
  bohemians,	
  malandros,13	
  and	
  prostitutes	
  

(Botelho	
  de	
  Mattos	
  and	
  Campos	
  Ribeiro	
  1994:72).	
  

	
   	
  

                                                
13	
  A	
  malandro	
  is	
  a	
  type	
  of	
  idealized	
  Brazilian	
  folk	
  figure;	
  a	
  suave,	
  well-­‐dressed	
  confidence	
  man	
  who	
  hustles	
  to	
  

survive	
  and	
  leads	
  a	
  life	
  of	
  leisure	
  rather	
  than	
  engage	
  in	
  conventional	
  work.	
  	
  He	
  is	
  typically	
  attired	
  in	
  an	
  immaculately	
  

clean	
  white	
  suit	
  and	
  white	
  hat	
  demonstrating	
  his	
  leisurely	
  lifestyle.	
  	
  Men	
  possessing	
  these	
  qualities	
  might	
  also	
  be	
  

referred	
  to	
  as	
  malandros.	
  	
  He	
  is	
  a	
  figure	
  associated	
  with	
  urban	
  culture	
  and	
  carnival	
  and	
  is	
  often	
  Afro-­‐Brazilian.	
  	
  	
  



49	
   

	
  

	
  
	
  
	
  

Figure	
  7:	
  A	
  1932	
  map	
  of	
  Rio	
  de	
  Janeiro’s	
  centro	
  [downtown].	
  	
  Area	
  from	
  northernmost	
  point	
  
in	
  the	
  centro	
  to	
  the	
  southernmost	
  point	
  in	
  Lapa	
  is	
  approximately	
  1.5	
  miles.	
  	
  	
  
NB:	
  The	
  map	
  was	
  originally	
  created	
  with	
  a	
  southward	
  orientation.	
  
	
  
From	
  the	
  collection	
  at	
  the	
  Biblioteca	
  Nacional	
  in	
  Rio	
  de	
  Janeiro,	
  Brazil	
  	
  	
  



50	
   

 
 

	
  
	
  
Figure	
  8:	
  Close-­‐up	
  map	
  of	
  city	
  center	
  including	
  the	
  Lapa	
  neighborhood.	
  Note	
  the	
  locations	
  of	
  
Carmen’s	
  convent	
  school,	
  and	
  the	
  da	
  Cunha	
  boarding	
  house	
  at	
  13	
  Travessa	
  do	
  Comércio.	
  
Cinelândia,	
  a	
  popular	
  downtown	
  entertainment	
  district,	
  is	
  just	
  to	
  the	
  south	
  of	
  Rio	
  Branco.	
  



51	
   

A	
  year	
  after	
  their	
  move	
  to	
  Lapa,	
  the	
  two	
  eldest	
  children,	
  Olinda	
  and	
  Carmen,	
  were	
  sent	
  to	
  

the	
  nearby	
  Catholic	
  Colégio	
  Santa	
  Teresa	
  [Saint	
  Theresa’s	
  School]	
  (see	
  the	
  upper	
  left	
  area	
  of	
  

figure	
  8).	
  	
  By	
  1919,	
  however,	
  Olinda	
  bore	
  the	
  responsibility	
  given	
  the	
  eldest	
  child,	
  and	
  dropped	
  

out	
  of	
  school	
  to	
  work	
  and	
  help	
  support	
  the	
  family.	
  	
  At	
  age	
  twelve,	
  she	
  began	
  working	
  in	
  a	
  nearby	
  

French-­‐owned	
  women’s	
  hat	
  shop,	
  not	
  far	
  from	
  where	
  her	
  mother	
  was	
  employed	
  washing	
  

clothes	
  (Castro	
  2005:	
  18).	
  	
  From	
  1915	
  to	
  1919,	
  Lapa	
  began	
  to	
  transform.	
  	
  In	
  four	
  years	
  a	
  lively	
  

nightlife	
  scene	
  emerged	
  that	
  included	
  bars,	
  cabarets,	
  and	
  other	
  places	
  of	
  entertainment	
  (Castro	
  

2005:	
  19).14	
  	
  Meanwhile,	
  Carmen	
  continued	
  her	
  studies	
  and	
  by	
  1923	
  had	
  entered	
  a	
  convent,	
  

perhaps	
  less	
  for	
  religious	
  purposes	
  than	
  to	
  meet	
  her	
  parents’	
  expectations	
  (ibid).	
  	
  	
  

As	
  someone	
  who	
  worked	
  in	
  Lapa’s	
  retail	
  service	
  industry,	
  Olinda	
  had	
  more	
  direct	
  contact	
  

with	
  bohemian	
  culture	
  than	
  her	
  siblings	
  did.	
  	
  She	
  is	
  described	
  as	
  learning	
  all	
  the	
  latest	
  songs	
  and	
  

in	
  the	
  evenings	
  teaching	
  them	
  to	
  Carmen	
  (Barsante	
  1994:	
  53).	
  	
  This	
  instruction	
  would	
  prove	
  

useful	
  to	
  the	
  young	
  woman	
  who	
  came	
  to	
  be	
  appreciated	
  in	
  the	
  1930s	
  for	
  her	
  easy	
  pronunciation	
  

and	
  knowledge	
  of	
  the	
  gíria	
  [street	
  slang]	
  associated	
  with	
  Rio’s	
  bohemian	
  street	
  culture.	
  	
  	
  

For	
  ten	
  years	
  the	
  da	
  Cunhas	
  lived	
  in	
  Lapa.	
  	
  Though	
  their	
  Catholic	
  household	
  was	
  

purportedly	
  a	
  strict	
  one,	
  bohemian	
  Lapa	
  culture	
  was	
  all	
  around	
  them.	
  	
  When	
  Carmen	
  entered	
  

the	
  convent	
  in	
  1923,	
  the	
  police	
  “cleaned	
  up”	
  prostitution	
  in	
  nearby	
  streets.	
  	
  Their	
  cleanup	
  

consisted	
  of	
  shifting	
  where	
  prostitution	
  took	
  place.	
  	
  Many	
  of	
  the	
  sex	
  workers	
  ended	
  up	
  moving	
  

into	
  housing	
  on	
  the	
  da	
  Cunhas’	
  street.	
  	
  Carmen	
  and	
  her	
  siblings	
  could	
  not	
  help	
  but	
  to	
  see	
  the	
  

                                                
14	
  A	
  century	
  later	
  Lapa	
  retains	
  its	
  reputation	
  as	
  a	
  locus	
  for	
  nightlife	
  and	
  an	
  adult	
  playground—albeit	
  one	
  getting	
  

“cleaned	
  up”	
  in	
  anticipation	
  of	
  the	
  2014	
  World	
  Cup	
  and	
  2016	
  Olympics—where	
  transgendered	
  prostitutes	
  line	
  some	
  

streets	
  and	
  outdoor	
  portable	
  toilets	
  help	
  contain	
  fluids.	
  	
  	
  



52	
   

women	
  who	
  perched	
  half-­‐dressed	
  on	
  windowsills,	
  calling	
  out	
  to	
  passersby.	
  	
  With	
  this	
  change	
  in	
  

the	
  neighborhood,	
  the	
  da	
  Cunhas	
  decided	
  to	
  move.	
  	
  Finding	
  a	
  suitable	
  new	
  home	
  proved	
  to	
  be	
  

difficult.	
  	
  As	
  a	
  result,	
  they	
  remained	
  in	
  Lapa	
  for	
  two	
  more	
  years,	
  until	
  1925	
  when	
  they	
  secured	
  a	
  

space	
  at	
  13	
  Travessa	
  do	
  Comércio.	
  

In	
  many	
  ways	
  13	
  Travessa	
  do	
  Comércio,	
  located	
  nearer	
  the	
  city’s	
  commercial	
  district,	
  was	
  

in	
  a	
  better	
  neighborhood.	
  	
  While	
  the	
  centro	
  was	
  characterized	
  by	
  “legitimate”	
  daytime	
  

commercial	
  activity	
  and	
  nighttime	
  prostitution	
  (Botelho	
  de	
  Mattos	
  and	
  Campos	
  1994:	
  70),	
  

Travessa	
  do	
  Comércio	
  was	
  a	
  short	
  side	
  street	
  adequately	
  removed	
  from	
  illicit	
  goings-­‐on.	
  	
  In	
  their	
  

new	
  home,	
  the	
  da	
  Cunhas	
  were	
  even	
  closer	
  to	
  transportation	
  hubs,	
  commerce,	
  cultural	
  

activities,	
  and	
  leisure	
  time	
  establishments.	
  	
  Portuguese	
  influence	
  in	
  the	
  previous	
  century	
  had	
  

shaped	
  the	
  area.	
  	
  In	
  1808	
  the	
  royal	
  family	
  moved	
  the	
  empire’s	
  capital	
  to	
  Rio	
  de	
  Janeiro	
  bringing	
  

with	
  them	
  their	
  European	
  tastes.	
  	
  During	
  their	
  time	
  in	
  Rio,	
  the	
  crown	
  constructed	
  many	
  cultural	
  

institutions	
  situated	
  near	
  the	
  da	
  Cunha	
  home.15	
  	
  Of	
  course	
  these	
  benefits	
  also	
  meant	
  higher	
  rent,	
  

so	
  the	
  da	
  Cunhas	
  sought	
  ways	
  to	
  make	
  ends	
  meet.	
  	
  	
  

Unfortunately,	
  something	
  happened	
  in	
  the	
  da	
  Cunhas’	
  lives	
  at	
  this	
  time	
  to	
  add	
  to	
  their	
  

financial	
  worries.	
  	
  The	
  year	
  they	
  moved,	
  Olinda,	
  then	
  seventeen,	
  contracted	
  tuberculosis.	
   The	
  

da	
  Cunhas	
  attributed	
  her	
  illness	
  to	
  heartbreak,	
  as	
  she	
  had	
  fallen	
  ill	
  after	
  her	
  boyfriend	
  got	
  

someone	
  else	
  pregnant	
  (Castro	
  2005:	
  31).	
   Although	
  a	
  theory	
  of	
  illness	
  as	
  a	
  result	
  of	
  a	
  broken	
  

heart	
  was	
  a	
  romantic	
  holdover	
  from	
  19th	
  century	
  sensibilities,	
  it	
  is	
  certain	
  that	
  she	
  was	
  sick.	
  

                                                
15	
  Once	
  a	
  provincial	
  colonial	
  town,	
  the	
  Portuguese	
  court	
  razed	
  old	
  buildings	
  and	
  constructed	
  a	
  city	
  center	
  

influenced	
  by	
  European	
  configurations	
  of	
  urban	
  spaces.	
  	
  The	
  Museum	
  of	
  Fine	
  Arts	
  and	
  National	
  Library	
  remain	
  in	
  

downtown	
  Rio	
  de	
  Janeiro	
  as	
  a	
  testament	
  to	
  the	
  court’s	
  temporary	
  tropical	
  residency.	
  



53	
   

Regardless	
  of	
  the	
  cause,	
  tuberculosis	
  meant	
  Olinda	
  was	
  unable	
  to	
  work.	
   This	
  meant	
  one	
  less	
  

source	
  of	
  income	
  for	
  the	
  family	
  and	
  worse,	
  additional	
  medical	
  expenses.	
  	
  After	
  trying	
  a	
  number	
  

of	
  remedies,	
  in	
  1926	
  Olinda	
  was	
  sent	
  to	
  a	
  well-­‐known	
  sanatorium	
  in	
  Portugal	
  where	
  she	
  

eventually	
  died	
  in	
  1932.	
  

While	
  Olinda	
  was	
  sick,	
  two	
  new	
  means	
  for	
  making	
  up	
  lost	
  income	
  significantly	
  shaped	
  

Carmen’s	
  path	
  to	
  stardom.	
  	
  First,	
  Carmen’s	
  mother,	
  Dona	
  Maria,	
  opened	
  up	
  the	
  doors	
  of	
  their	
  

home	
  to	
  men	
  on	
  work	
  break,	
  preparing	
  and	
  serving	
  daytime	
  meals	
  (Castro	
  2005:	
  22).	
  	
  Around	
  

the	
  time	
  she	
  began	
  doing	
  so,	
  there	
  was	
  an	
  influx	
  of	
  sambistas	
  to	
  the	
  city.	
  	
  Subsequently	
  some	
  of	
  

those	
  Dona	
  Maria	
  served	
  were	
  samba	
  singers,	
  composers,	
  and	
  musicians.	
  	
  	
  

As	
  the	
  nation’s	
  capital	
  and	
  a	
  cultural	
  center,	
  Rio	
  offered	
  sambistas	
  many	
  opportunities	
  to	
  

perform	
  live.	
  	
  Moreover,	
  by	
  the	
  late	
  1920s	
  new	
  technologies,	
  namely	
  radio	
  and	
  records,	
  created	
  

additional	
  means	
  for	
  circulating	
  music	
  beyond	
  live	
  performance.	
  	
  Until	
  1928,	
  Brazil	
  had	
  only	
  one	
  

major	
  recording	
  studio,	
  the	
  British-­‐owned	
  Casa	
  Edson,	
  and	
  it	
  was	
  in	
  Rio	
  de	
  Janeiro.	
  	
  Yet	
  in	
  1928	
  

three	
  more	
  opened:	
  Parlophon,	
  Odeon,	
  and	
  Columbia.	
  	
  In	
  1929	
  two	
  more	
  were	
  established,	
  

Brunswick	
  and	
  RCA.	
  	
  All	
  were	
  located	
  in	
  Rio	
  de	
  Janeiro	
  (Vianna	
  1999	
  [1995]:	
  78).	
  	
  A	
  burgeoning	
  

live	
  music	
  scene	
  paired	
  with	
  new	
  technology	
  meant	
  that	
  more	
  sambistas	
  flocked	
  to	
  the	
  city	
  and	
  

to	
  Dona	
  Maria’s	
  table.	
  	
  As	
  they	
  dined	
  in	
  the	
  da	
  Cunha	
  home,	
  the	
  pretty	
  and	
  charismatic	
  Carmen	
  

was	
  often	
  present,	
  singing	
  the	
  songs	
  her	
  sister	
  Olinda	
  had	
  taught	
  her.	
  	
  José,	
  whose	
  shop	
  was	
  

nearby,	
  came	
  home	
  each	
  day	
  to	
  take	
  his	
  meal	
  with	
  these	
  men.	
  	
  His	
  direct	
  contact	
  with	
  the	
  

sambistas	
  allowed	
  him	
  to	
  learn	
  something	
  about	
  the	
  music	
  industry.	
  	
  Although	
  Carmen	
  later	
  

liked	
  to	
  characterize	
  her	
  early	
  career	
  as	
  something	
  she	
  pursued	
  on	
  the	
  sly	
  against	
  her	
  father’s	
  

wishes,	
  biographer	
  Ruy	
  Castro	
  says	
  José	
  supported	
  her	
  from	
  the	
  outset	
  (Castro	
  2005).	
  	
  While	
  her	
  



54	
   

father	
  may	
  have	
  been	
  protective	
  as	
  Carmen	
  later	
  suggested,	
  his	
  friendliness	
  with	
  the	
  sambistas	
  

paved	
  the	
  way	
  for	
  future	
  collaborations.	
  	
  	
  

The	
  second	
  way	
  the	
  da	
  Cunhas	
  made	
  up	
  for	
  lost	
  income	
  was	
  by	
  sending	
  Carmen	
  to	
  work.	
  	
  

In	
  1925,	
  when	
  the	
  family	
  moved	
  to	
  Travessa	
  do	
  Comércio,	
  Carmen	
  left	
  the	
  convent.	
  	
  Although	
  

years	
  later	
  she	
  would	
  tell	
  a	
  Rio	
  newspaper	
  that	
  she	
  left	
  school	
  not	
  because	
  she	
  was	
  obliged	
  to	
  

but	
  because	
  she	
  sought	
  to	
  amuse	
  herself	
  (Barsante	
  1994:46),	
  it	
  is	
  more	
  likely	
  Carmen	
  ended	
  her	
  

education	
  so	
  she	
  could	
  help	
  her	
  family.	
  	
  Between	
  her	
  sewing	
  skills	
  and	
  personable	
  demeanor,	
  

Carmen	
  had	
  no	
  difficulty	
  finding	
  a	
  ‘respectable’	
  job	
  in	
  a	
  retail	
  shop.	
  	
  	
  

1920s	
  Brazil,	
  as	
  in	
  many	
  parts	
  of	
  the	
  world,	
  was	
  experiencing	
  rapid	
  industrialization,	
  

accompanied	
  by	
  increased	
  consumerism	
  and	
  attendant	
  cultural	
  changes.	
  	
  Within	
  Brazil,	
  Rio	
  de	
  

Janeiro	
  and	
  São	
  Paulo	
  were	
  at	
  the	
  heart	
  of	
  social	
  changes.	
  	
  Elite	
  cariocas	
  cultivated	
  their	
  modern	
  

appearances	
  by	
  shopping	
  in	
  the	
  downtown	
  boutiques	
  where	
  there	
  were	
  dressmaker,	
  millinery,	
  

and	
  haberdashery	
  shops.	
  	
  As	
  in	
  many	
  industrialized	
  Western	
  cities,	
  a	
  mark	
  of	
  modernity	
  was	
  

manifested	
  in	
  women’s	
  transforming	
  social	
  roles	
  and	
  made	
  visible	
  through	
  dress.16	
  	
  Women	
  

increasingly	
  entered	
  the	
  work	
  force	
  and	
  began	
  dressing	
  in	
  ways	
  that	
  accommodated	
  such	
  

activities.	
  	
  Dress	
  and	
  consumerism	
  became	
  a	
  means	
  for	
  articulating	
  modernity	
  especially	
  for	
  

women.	
  	
  As	
  such,	
  clothing	
  shops	
  became	
  a	
  space	
  for	
  young	
  women	
  to	
  find	
  work.	
  	
  And	
  so	
  Carmen	
  

followed	
  in	
  Olinda’s	
  footsteps	
  to	
  work	
  in	
  retail.	
  

Over	
  the	
  next	
  few	
  years	
  she	
  worked	
  first	
  at	
  a	
  men’s	
  haberdashery	
  then	
  at	
  women’s	
  hat	
  

                                                
16	
  For	
  a	
  discussion	
  of	
  how	
  this	
  played	
  out	
  around	
  the	
  same	
  time	
  in	
  Mexico,	
  see	
  Ageeth	
  Sluis’	
  2010	
  article	
  

“Bataclanismo!	
  	
  Or,	
  How	
  Female	
  Deco	
  Bodies	
  Transformed	
  Postrevolutionary	
  Mexico	
  City”	
  in	
  The	
  Americas	
  66:4,	
  

469-­‐99.	
  



55	
   

ateliers.	
  	
  Carmen’s	
  entry	
  into	
  the	
  retail	
  service	
  industry	
  was	
  a	
  crucial	
  component	
  for	
  her	
  future	
  

success.	
  	
  Between	
  the	
  sewing	
  instruction	
  Olinda	
  had	
  given	
  her	
  and	
  what	
  she	
  learned	
  making	
  

hats,	
  she	
  became	
  an	
  adept	
  seamstress.	
  	
  This	
  is	
  significant	
  because	
  her	
  design	
  and	
  sewing	
  abilities	
  

allowed	
  her	
  to	
  exert	
  control	
  over	
  her	
  own	
  appearance	
  that	
  would	
  otherwise	
  have	
  been	
  

impossible	
  given	
  her	
  modest	
  financial	
  means.	
  	
  Moreover,	
  by	
  working	
  at	
  expensive	
  boutiques,	
  

she	
  was	
  immersed	
  in	
  a	
  culture	
  where	
  appearances	
  mattered	
  and	
  where	
  she	
  learned	
  how	
  to	
  

construct	
  desirable	
  looks.	
  	
  In	
  her	
  retail	
  work	
  Carmen	
  developed	
  a	
  social	
  competency	
  to	
  sell	
  

clothing	
  and	
  accessories	
  to	
  Rio’s	
  elites.	
  	
  Meanwhile,	
  she	
  cultivated	
  her	
  self-­‐presentation	
  by	
  

sewing	
  her	
  own	
  clothes	
  and	
  making	
  hats	
  on	
  evenings	
  and	
  weekends	
  (Castro	
  2005:	
  24-­‐25).	
  	
  

Where	
  flappers	
  with	
  money	
  might	
  look	
  at	
  the	
  latest	
  magazines	
  and	
  then	
  shop	
  downtown,	
  

Carmen	
  could	
  look	
  at	
  those	
  same	
  sources	
  and	
  make	
  the	
  garments	
  herself.	
  	
  We	
  know	
  she	
  was	
  

successful	
  at	
  creating	
  her	
  own	
  modern	
  look	
  because	
  her	
  appearance	
  eventually	
  allowed	
  her	
  to	
  

comingle	
  with	
  Rio’s	
  upper	
  classes.	
  	
  

While	
  working	
  at	
  the	
  haberdashery	
  Carmen	
  reportedly	
  flirted	
  with	
  her	
  customers	
  though	
  

never	
  accepted	
  invitations	
  to	
  become	
  better	
  acquainted	
  (Castro	
  2005).	
  	
  One	
  young	
  man,	
  

however,	
  did	
  turn	
  her	
  head.	
  	
  That	
  was	
  Olympic	
  rower	
  Mário	
  Augusto	
  Pereira	
  da	
  Cunha	
  (no	
  

relation)	
  who	
  became	
  her	
  first	
  lover.	
  	
  The	
  young	
  man,	
  four	
  years	
  Carmen’s	
  senior,	
  was	
  from	
  

upper	
  class	
  Flamengo,	
  a	
  posh	
  neighborhood	
  boasting	
  scenic	
  beaches.	
  	
  Not	
  sure	
  how	
  Carmen’s	
  

father,	
  José,	
  would	
  react	
  to	
  their	
  relationship,	
  the	
  couple	
  initially	
  passed	
  their	
  time	
  strolling	
  

through	
  Rio’s	
  latest	
  sensation:	
  Cinelândia.	
  	
  Cinelândia	
  was	
  a	
  downtown	
  entertainment	
  district	
  

that	
  boasted	
  theaters,	
  shops,	
  cinemas,	
  and	
  bars.	
  	
  Although	
  many	
  of	
  the	
  businesses	
  remained	
  

open	
  until	
  very	
  late,	
  it	
  is	
  likely	
  Carmen	
  arranged	
  to	
  meet	
  Mário	
  there	
  during	
  the	
  day	
  or	
  early	
  



56	
   

evening	
  just	
  after	
  work	
  (Castro	
  2005:	
  27).	
  	
  After	
  several	
  weeks,	
  she	
  introduced	
  him	
  to	
  her	
  family.	
  	
  

The	
  da	
  Cunhas	
  did	
  not	
  object	
  to	
  the	
  handsome,	
  wealthy	
  young	
  man	
  and	
  the	
  two	
  were	
  allowed	
  

to	
  see	
  each	
  other	
  provided	
  Carmen	
  arrived	
  on	
  her	
  doorstep	
  by	
  10	
  p.m.	
  (ibid).	
  	
  With	
  her	
  parents’	
  

blessing	
  the	
  two	
  spent	
  more	
  time	
  together	
  going	
  to	
  the	
  movies	
  and	
  to	
  Rio’s	
  chic	
  new	
  beach	
  

areas	
  in	
  Ipanema	
  and	
  Copacabana	
  (Castro	
  2005:	
  28).	
  	
  

We	
  may	
  surmise	
  that	
  Carmen’s	
  protective,	
  immigrant,	
  working-­‐class	
  parents	
  found	
  the	
  

match	
  desirable.	
  	
  An	
  association	
  with	
  such	
  a	
  well	
  established,	
  elite	
  family	
  could	
  only	
  improve	
  the	
  

da	
  Cunhas’	
  own	
  social	
  standing.	
  	
  Mário	
  had	
  social	
  connections	
  that	
  could	
  be	
  beneficial.17	
  	
  

In	
  addition	
  to	
  his	
  status	
  appeal,	
  Mário	
  had	
  the	
  ideal	
  ‘look’	
  of	
  his	
  generation.	
  	
  His	
  was	
  a	
  

strong,	
  tanned	
  young	
  body	
  that	
  aligned	
  with	
  1920s	
  ideals	
  of	
  attractiveness.	
  	
  He	
  achieved	
  his	
  

rower’s	
  physique	
  through	
  regular	
  athletic	
  training	
  and	
  daily	
  exercise	
  at	
  Rio’s	
  beaches	
  where	
  the	
  

new	
  beach	
  culture	
  was	
  emerging	
  (Galli	
  O’Donnell	
  2011).	
  	
  

	
   	
  

                                                
17	
  While	
  Mário	
  da	
  Cunha	
  and	
  others	
  interviewed	
  for	
  Helena	
  Solberg’s	
  1994	
  documentary,	
  Bananas	
  is	
  My	
  Business,	
  

have	
  idealized	
  the	
  relationship	
  as	
  Carmen’s	
  great	
  romance,	
  such	
  characterization	
  seems	
  precious	
  at	
  best.	
  	
  Rather	
  I	
  

contend	
  that	
  framing	
  their	
  relationship	
  as	
  “true	
  love”	
  lost	
  is	
  an	
  effective	
  narrative	
  device,	
  that	
  participates	
  in	
  a	
  

tradition	
  of	
  mass	
  popular	
  culture	
  advocating	
  normative	
  universal	
  feminine	
  emotions.	
  	
  In	
  this	
  case,	
  fleeting	
  love.	
  	
  For	
  

a	
  discussion	
  of	
  sentimentality	
  in	
  American	
  popular	
  culture,	
  see	
  Lauren	
  Berlant’s	
  2008,	
  The	
  Female	
  Complaint.	
  	
  

Although	
  Solberg	
  is	
  Brazilian,	
  she	
  is	
  of	
  a	
  generation	
  exposed	
  to	
  American	
  popular	
  culture	
  and	
  its	
  tropes.	
  	
  Further,	
  

she	
  lived	
  in	
  the	
  United	
  States	
  for	
  many	
  years.	
  	
  In	
  fact,	
  it	
  was	
  after	
  encountering	
  Latin	
  stereotypes	
  in	
  the	
  US	
  in	
  the	
  

1970s	
  and	
  being	
  the	
  subject	
  of	
  discrimination	
  that	
  she	
  was	
  prompted	
  to	
  make	
  Bananas	
  is	
  My	
  Business.	
  	
  

Discrimination	
  was	
  particularly	
  galling	
  to	
  Solberg	
  as	
  she	
  came	
  from	
  a	
  privileged,	
  upperclass,	
  educated	
  white	
  family.	
  



57	
   

	
  

Figure	
  9:	
  	
  This	
  illustration	
  from	
  the	
  April	
  1,	
  1925,	
  issue	
  of	
  Vogue	
  magazine	
  (p.72)	
  
highlights	
  the	
  social	
  benefits	
  of	
  spending	
  time	
  at	
  the	
  beach	
  (Condé	
  Nast	
  online	
  
archives)	
  



58	
   

	
  	
  
The	
  adolescent	
  Carmen	
  probably	
  saw	
  in	
  Mário’s	
  bronzed	
  corpo	
  praiano	
  precisely	
  what	
  

it	
  was	
  meant	
  to	
  convey:	
  wealth,	
  youth,	
  and	
  modern	
  beauty.	
  

Photographs	
  taken	
  at	
  the	
  time	
  attest	
  that	
  Mário	
  introduced	
  Carmen	
  to	
  fashionable	
  

beach	
  culture.	
   In	
  one	
  she	
  leans	
  smilingly	
  against	
  the	
  rocks	
  at	
  the	
  zona	
  sul’s	
  Arpoador	
  beach.	
  

Biographer	
  Ruy	
  Castro	
  says	
  that	
  Mário	
  also	
  took	
  Carmen	
  to	
  sports	
  clubs	
  frequented	
  by	
  the	
  rich	
  

(Castro	
  2005:	
  28).	
  	
  As	
  a	
  wealthy	
  and	
  modern	
  man	
  Mário	
  also	
  had	
  a	
  car,	
  which	
  he	
  used	
  to	
  drive	
  

her	
  through	
  the	
  tunnel	
  to	
  the	
  zona	
  sul	
  so	
  they	
  could	
  swim	
  or	
  walk	
  along	
  the	
  now	
  famous	
  tiled	
  

beachfront.	
  

 	
  



59	
   

 	
  

Figure	
  10:	
  An	
  undated	
  photograph	
  of	
  Mário	
  da	
  Cunha	
  walking	
  on	
  the	
  beach	
  with	
  
his	
  father	
  (Barsante	
  1994).	
  	
  The	
  photograph	
  was	
  probably	
  taken	
  in	
  the	
  1920s	
  when	
  
swimsuits	
  of	
  this	
  style	
  were	
  very	
  fashionable	
  in	
  North	
  America	
  and	
  Europe.	
  	
  
Advertisements	
  in	
  magazines	
  from	
  the	
  time	
  confirm	
  that	
  many	
  cariocas	
  bought	
  
imported	
  North	
  American	
  swimsuits.	
  	
  That	
  trend	
  has	
  since	
  shifted	
  and	
  now	
  
Brazilians	
  are	
  more	
  likely	
  to	
  wear	
  swimwear	
  by	
  Brazilian	
  designers.	
  



60	
   

Moving	
  Between	
  Social	
  Worlds	
  and	
  Playing	
  the	
  Part	
  
	
  

While	
   they	
  were	
   involved,	
   Carmen	
   sat	
   for	
  many	
   studio	
   portraits,	
  which	
   she	
   inscribed	
   to	
  

Mário.	
  	
   Often	
  Carmen	
  appears	
  to	
  be	
  trying	
  out	
  Hollywood-­‐inspired	
  poses.	
  	
   In	
  figure	
  11	
  she	
  

wears	
  contemporary	
  beach	
  attire,	
  which	
  suggests	
  that	
  beach	
  culture	
  was	
  an	
  important	
  

influence	
  for	
  how	
  she	
  chose	
  to	
  craft	
  her	
  image.	
   The	
  portrait	
  sitting	
  was	
  an	
  opportunity	
  to	
  

wear	
   little	
  clothing	
  and	
  showcase	
  her	
  own	
  corpo	
  praiano.	
   Posing	
  in	
  a	
  swimsuit	
  is	
  noteworthy	
  

since	
  it	
  indicates	
  a	
  modern	
  sensibility,	
  as	
  beach	
  culture	
  scarcely	
  existed	
  in	
  Rio	
  de	
  Janeiro	
  

before	
  the	
  1920s.	
  	
  The	
  bathing	
  costume	
  she	
  wears	
  is	
  one	
  that	
  might	
  have	
  been	
  seen	
  on	
  a	
  

woman	
  at	
  any	
  of	
  the	
  fashionable	
  zona	
  sul	
  beaches.	
   Yet	
  in	
  what	
  is	
  likely	
  a	
  departure	
  from	
  zona	
  

sul	
  norms,	
  Carmen	
  playfully	
  heightens	
  a	
  sense	
  of	
  glamour	
  by	
  accessorizing	
  with	
  a	
  beret,	
  pearl	
  

choker,	
  and	
  modern	
  cosmetics.	
  	
  These	
  accents	
  create	
  a	
  sense	
  of	
  drama	
  and	
  fantasy	
  such	
  as	
  

found	
  in	
  Classic	
  Hollywood	
  costumes	
  where	
  the	
  idea	
  is	
  not	
  necessarily	
  to	
  replicate	
  daily	
  life	
  

appearances	
  so	
  much	
  as	
  to	
  improve	
  upon	
  them.	
   Moreover,	
  the	
  photo	
  could	
  even	
  be	
  called	
  a	
  

parody	
  of	
  Hollywood	
  glamour	
  insofar	
  as	
  it	
  demonstrates	
  how	
  easily	
  one	
  can	
  appear	
  

glamorous.	
   Carmen	
  seems	
  to	
  be	
  not	
  simply	
  wearing	
  a	
  swimsuit	
  but	
  posing	
  in	
  “Beach	
  Attire”	
  

as	
  a	
  category.	
   Other	
  photos	
  from	
  the	
  time	
  show	
  her	
  in	
  carnival	
  costumes	
  reflecting	
  a	
  keen	
  

interest	
  in	
  creating	
  winking,	
  visual	
  quotations	
  of	
  different	
  social	
  groups	
  such	
  as	
  “Pirate.”	
  

What	
  did	
  it	
  mean	
  for	
  Carmen	
  to	
  be	
  Mário’s	
  girlfriend	
  and	
  to	
  enter	
  into	
  Rio’s	
  elite	
  

culture?	
  	
  Although	
  Carmen	
  had	
  been	
  exposed	
  to	
  the	
  city’s	
  seedier	
  side	
  while	
  living	
  in	
  Lapa,	
  she	
  

attended	
  Catholic	
  school	
  throughout	
  and	
  thus	
  had	
  a	
  different	
  experience	
  than	
  a	
  more	
  typical	
  

Lapa	
  resident	
  with	
  no	
  education.	
   Her	
  Catholic	
  schooling	
  meant	
  that	
  she	
  was	
  literate	
  at	
  a	
  time	
  

when	
  many	
  working-­‐class	
  Brazilians	
  were	
  not.	
  Moreover,	
  she	
  was	
  white	
  in	
  a	
  country	
  where	
  the	
  



61	
   

abolition	
  of	
  slavery	
  was	
  recent	
  (1888)	
  and	
  where	
  whiteness	
  offered	
  a	
  social	
  edge.	
   Yet	
  her	
  

family	
  was	
  poor	
  and	
  lived	
  in	
  a	
  neighborhood	
  where	
  she	
  was	
  exposed	
  to	
  Afro-­‐Brazilian	
  culture.	
  	
  

Through	
  daily	
  movement	
  between	
  her	
  Santa	
  Teresa	
  school	
  and	
  Lapa	
  home,	
  Carmen	
  learned	
  

how	
  to	
  negotiate	
  different	
  worlds.	
  	
  	
  

When	
  she	
  began	
  to	
  work	
  in	
  boutiques,	
  Carmen	
  became	
  comfortable	
  and	
  socially	
  

competent	
  among	
  the	
  rich	
  who	
  shopped	
  there.	
  	
  She	
  was	
  sufficiently	
  capable	
  of	
  socializing	
  in	
  

the	
  elite’s	
  world	
  for	
  Mário	
  to	
  treat	
  her	
  as	
  his	
  public	
  girlfriend	
  and	
  not	
  merely	
  as	
  another	
  of	
  

the	
  many	
  sexual	
  conquests	
  he	
  is	
  described	
  to	
  have	
  had	
  (Castro	
  2005).	
  	
  While	
  it	
  is	
  true	
  that	
  

she	
  was	
  quick	
  to	
  learn	
  elite	
  mores,	
  she	
  also	
  had	
  opportunities	
  to	
  cultivate	
  such	
  habits.	
  	
  At	
  the	
  

convent	
  she	
  had	
  learned	
  French	
  well	
  enough	
  to	
  perform	
  at	
  events	
  (Castro	
  2005).	
  	
  French	
  

would	
  have	
  been	
  an	
  especially	
  prestigious	
  language	
  to	
  learn	
  since	
  for	
  many	
  elite	
  cariocas	
  at	
  

the	
  time,	
  it	
  was	
  still	
  associated	
  with	
  cultural	
  refinement,	
  a	
  holdover	
  from	
  the	
  colonial	
  period.	
  	
  

Some	
  knowledge	
  of	
  the	
  language	
  could	
  only	
  increase	
  Carmen’s	
  social	
  capital,	
  in	
  a	
  society	
  

where	
  linguistic	
  accomplishments	
  signified	
  wealth,	
  education,	
  and,	
  implicitly,	
  whiteness.	
  	
  

Another	
  important	
  means	
  for	
  Carmen	
  to	
  enter	
  Mário’s	
  world	
  was	
  through	
  her	
  

appearance.	
  	
  As	
  mentioned	
  previously,	
  she	
  made	
  many	
  of	
  her	
  own	
  fashionable	
  clothes.	
  	
  Well-­‐

dressed	
  in	
  her	
  homemade	
  garments,	
  she	
  moved	
  daily	
  between	
  elite	
  social	
  spaces	
  and	
  her	
  

parents’	
  immigrant	
  home.	
  	
  This	
  back	
  and	
  forth	
  movement	
  between	
  social	
  worlds	
  is	
  

characteristic	
  of	
  Carmen’s	
  childhood	
  and	
  adolescence.	
  	
  Throughout,	
  she	
  appears	
  to	
  have	
  

successfully	
  negotiated	
  different	
  cultural	
  worlds,	
  which	
  would	
  serve	
  her	
  well	
  in	
  the	
  future	
  as	
  a	
  

star	
  when	
  she	
  began	
  addressing	
  different	
  publics.	
  



62	
   

 

 
 

	
  

	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

Figure	
  11:	
  Carmen	
  in	
  beach	
  attire,	
  
probably	
  taken	
  in	
  the	
  late	
  1920s	
  
(Barsante	
  1994)	
  



63	
   

At	
  the	
  height	
  of	
  her	
  Brazilian	
  stardom	
  in	
  the	
  1930s,	
  Carmen	
  Miranda	
  was	
  arguably	
  the	
  

most	
  accomplished	
  cultural	
  mediator	
  in	
  popular	
  Brazilian	
  music.	
  	
  Cultural	
  mediators	
  such	
  as	
  

Carmen	
  have	
  figured	
  prominently	
  throughout	
  the	
  history	
  of	
  Brazilian	
  popular	
  music	
  (Vianna	
  

1997	
  [1995]:	
  84).	
  	
  In	
  the	
  1920s	
  and	
  1930s,	
  sambistas	
  [people	
  who	
  play,	
  sing,	
  or	
  compose	
  samba	
  

music]	
  introduced	
  music	
  associated	
  with	
  the	
  poor	
  and	
  black	
  to	
  the	
  upper-­‐	
  and	
  middle-­‐classes	
  

who	
  were	
  primarily	
  white.	
  	
  Accessible	
  recorded	
  music	
  meant	
  the	
  rich	
  did	
  not	
  have	
  to	
  venture	
  

into	
  seedy	
  clubs	
  or	
  poor	
  neighborhoods	
  to	
  hear	
  samba	
  and	
  so	
  cultural	
  mediators	
  helped	
  to	
  

preserve	
  distance	
  for	
  them.	
  	
  By	
  1925,	
  when	
  she	
  began	
  dating	
  Mário	
  and	
  interacting	
  with	
  his	
  

social	
  set,	
  Carmen	
  already	
  had	
  first-­‐hand	
  familiarity	
  with	
  sambistas	
  and	
  with	
  elites.	
  	
  Her	
  

familiarity	
  with	
  these	
  two	
  worlds	
  prepared	
  her	
  to	
  be	
  a	
  sambista	
  star.	
  	
  Record	
  producers	
  would	
  

downplay	
  her	
  Portuguese	
  birth	
  and	
  familiarity	
  with	
  Rio’s	
  elite	
  culture	
  in	
  favor	
  of	
  emphasizing	
  her	
  

Lapa	
  roots.	
  	
  This	
  was	
  because	
  by	
  the	
  time	
  she	
  recorded	
  her	
  first	
  song	
  in	
  1929,	
  samba	
  

authenticity	
  was	
  already	
  associated	
  with	
  Afro-­‐Brazilians	
  and	
  the	
  “world	
  of	
  popular	
  street	
  

festivals	
  like	
  carnival”	
  (Vianna	
  1997	
  [1995]:	
  84).	
  	
  

	
  

A	
  Modern	
  Woman	
  

Carmen	
  appears	
  to	
  have	
  been	
  an	
  adept	
  and	
  eager	
  participant	
  in	
  Rio’s	
  modern	
  culture.	
  	
  

We	
  know	
  that	
  with	
  her	
  rich	
  boyfriend	
  Mário	
  she	
  visited	
  the	
  chic	
  new	
  beaches,	
  she	
  made	
  and	
  

wore	
  Hollywood	
  inspired	
  clothes,	
  and,	
  per	
  Flapper	
  norms,	
  she	
  was	
  unashamed	
  of	
  her	
  sexual	
  

experience	
  (Castro	
  2005).	
  	
  According	
  Carmen	
  biographer	
  Ruy	
  Castro,	
  Carmen	
  tried	
  to	
  persuade	
  

Mário	
  to	
  rent	
  an	
  apartment	
  so	
  that	
  they	
  could	
  more	
  easily	
  spend	
  time	
  alone.	
  	
  In	
  addition	
  to	
  cars	
  

as	
  places	
  for	
  sexual	
  rendezvous,	
  rich	
  carioca	
  men	
  kept	
  small	
  apartments	
  downtown	
  for	
  such	
  



64	
   

trysts	
  or	
  visited	
  hotels	
  with	
  sexually	
  liberated	
  rich	
  flappers	
  (Castro	
  2005:	
  29).	
  	
  The	
  athlete	
  was	
  

reportedly	
  too	
  stingy	
  to	
  accept	
  Carmen’s	
  suggestion.	
  	
  Moreover,	
  he	
  is	
  supposed	
  to	
  have	
  been	
  a	
  

committed	
  womanizer	
  and	
  an	
  apartment	
  would	
  have	
  meant	
  Carmen	
  could	
  potentially	
  interfere	
  

with	
  his	
  philandering	
  (Castro	
  2005:	
  34-­‐35).	
  	
  

The	
  many	
  photographs	
  she	
  posed	
  for	
  in	
  the	
  1920s	
  provide	
  proof	
  that	
  Carmen	
  enjoyed	
  

interpreting	
  Hollywood	
  style.	
  	
  Her	
  hair,	
  make-­‐up,	
  and	
  clothing	
  were	
  modeled	
  after	
  Hollywood’s	
  

“It”	
  girl,	
  Clara	
  Bow	
  (Castro	
  2005).	
  	
  She	
  mimicked	
  Clara	
  Bow	
  not	
  only	
  for	
  portraits	
  but	
  also	
  in	
  her	
  

daily	
  life,	
  complete	
  with	
  spit	
  curls	
  and	
  carefully	
  applied	
  make-­‐up.	
  	
  As	
  she	
  walked	
  down	
  the	
  

streets,	
  passersby	
  recognized	
  her	
  imitation	
  and	
  called	
  out,	
  “Clara	
  boa!”18	
  	
  Through	
  her	
  self-­‐

fashioning,	
  Carmen,	
  along	
  with	
  many	
  carioca	
  women,	
  participated	
  in	
  a	
  discourse	
  that	
  created	
  a	
  

visual	
  look	
  to	
  complement	
  modern	
  Brazilian	
  women’s	
  social	
  roles.	
  

While	
  it	
  seems	
  clear	
  that	
  creation	
  of	
  the	
  modern	
  Brazilian	
  woman	
  through	
  dress	
  and	
  

appearance	
  was	
  informed	
  by	
  Hollywood	
  glamour,	
  we	
  must	
  be	
  careful	
  not	
  to	
  attribute	
  Hollywood	
  

influence	
  to	
  a	
  simple	
  “Americanization”	
  effect.	
  	
  In	
  her	
  2005	
  analysis	
  of	
  Mexico’s	
  la	
  chica	
  

moderna	
  [the	
  modern	
  girl],	
  Joanne	
  Hershfield	
  examines	
  Classic	
  Hollywood’s	
  influence	
  on	
  

Mexican	
  women	
  who	
  were	
  redefining	
  their	
  modern	
  gender	
  roles.	
  	
  Rather	
  than	
  regard	
  Mexican	
  

women	
  as	
  victims	
  of	
  capitalist	
  hegemonic	
  advertising,	
  Hershfield	
  posits	
  that	
  women	
  used	
  

Hollywood	
  style	
  to	
  interrogate	
  their	
  social	
  roles.	
  	
  Similarly,	
  Jackie	
  Stacey	
  (1994)	
  identifies	
  groups	
  

of	
  women	
  in	
  1950s	
  Great	
  Britain	
  that	
  used	
  Hollywood	
  dress	
  styles	
  to	
  challenge	
  their	
  culture’s	
  

                                                
18	
  Clara	
  boa	
  is	
  the	
  Brazilian	
  Portuguese	
  pronunciation	
  of	
  Clara	
  Bow’s	
  name.	
  	
  It	
  also	
  constitutes	
  a	
  word	
  play,	
  

translated	
  roughly	
  as	
  “clearly	
  good.”	
  	
  In	
  shouting	
  “Clara	
  boa!”	
  to	
  Carmen,	
  people	
  approvingly	
  acknowledged	
  the	
  

resemblance.	
  



65	
   

norms.	
  	
  In	
  1920s	
  Brazil,	
  a	
  comparable	
  phenomenon	
  took	
  place.	
  	
  Brazilian	
  women	
  were	
  

increasingly	
  participating	
  in	
  public	
  culture.	
  	
  Fashion,	
  self-­‐presentation,	
  and	
  consumerism	
  were	
  a	
  

means	
  for	
  navigating	
  the	
  changing	
  social	
  landscape.	
  	
  Popular	
  media,	
  such	
  as	
  magazines	
  and	
  

imported	
  films,	
  circulated	
  visual	
  representations	
  to	
  emulate.	
  	
  Carmen	
  had	
  access	
  to	
  these	
  media	
  

forms	
  and,	
  as	
  documented	
  in	
  photographs,	
  was	
  an	
  early	
  adopter	
  of	
  modern	
  Brazilian	
  styles.	
  	
  	
  	
  

The	
  extent	
  to	
  which	
  women	
  from	
  all	
  points	
  in	
  Brazil’s	
  social	
  spectrum	
  had	
  access	
  to	
  dress	
  

as	
  a	
  tool	
  for	
  self-­‐definition	
  is	
  unclear.	
  	
  Region	
  would	
  have	
  certainly	
  affected	
  this.	
  	
  Carmen’s	
  

studio	
  portraits	
  provide	
  only	
  one	
  example	
  of	
  a	
  working-­‐class	
  urban-­‐dwelling	
  woman	
  who	
  was	
  

able	
  to	
  use	
  dress	
  as	
  a	
  means	
  to	
  interrogate	
  her	
  social	
  position.19	
  	
  Through	
  careful	
  control	
  over	
  

her	
  appearance	
  she	
  presented	
  herself	
  as	
  modern	
  and	
  elegant.	
  	
  In	
  addition	
  to	
  making	
  her	
  own	
  

clothing,	
  she	
  also	
  had	
  access	
  to	
  cosmetics,	
  a	
  less	
  expensive	
  means	
  for	
  modernizing	
  one’s	
  

appearance	
  and	
  which	
  she	
  adeptly	
  applied	
  to	
  mimic	
  makeup	
  styles	
  popular	
  in	
  Hollywood	
  film.20	
  	
  

Yet	
  even	
  as	
  Carmen	
  presented	
  herself	
  in	
  a	
  way	
  that	
  privileged	
  whiteness	
  in	
  terms	
  of	
  the	
  

corpo	
  praiano	
  and	
  Hollywood	
  style,	
  she	
  lived	
  in	
  a	
  world	
  where	
  the	
  power	
  and	
  popularity	
  of	
  Afro-­‐

Brazilian	
  music	
  were	
  gaining	
  traction.	
  	
  

	
  

	
  
	
  
	
  

                                                
19	
  A	
  more	
  thorough	
  analysis	
  would	
  examine	
  what	
  working-­‐class	
  women	
  wore.	
  	
  Unfortunately,	
  I	
  have	
  found	
  no	
  

examples	
  of	
  their	
  attire	
  being	
  documented	
  in	
  the	
  magazines.	
  	
  	
  

20	
  1920s	
  Brazilian	
  women’s	
  magazines	
  feature	
  far	
  more	
  advertisements	
  for	
  personal	
  care	
  products	
  than	
  for	
  clothing	
  

shops	
  suggesting	
  that	
  brand	
  consciousness	
  was	
  more	
  important	
  with	
  regard	
  to	
  toiletries	
  than	
  clothing.	
  	
  It	
  may	
  also	
  

be	
  the	
  case	
  that	
  small	
  dress	
  shops	
  could	
  not	
  afford	
  to	
  advertise	
  in	
  the	
  magazines	
  yet	
  could	
  establish	
  prestige	
  among	
  

local	
  shoppers.	
  



66	
   

Chapter	
  2:	
  

From	
  Samba	
  to	
  Cinema:	
  Crafting	
  Brasilidade	
  through	
  Dress	
  and	
  Performance	
  

Even	
  more	
  so	
  than	
  in	
  the	
  1920s,	
  in	
  the	
  1930s	
  Brazil	
  was	
  characterized	
  by	
  discussions	
  of	
  

what	
  constituted	
  brasilidade.	
  	
  Participants	
  in	
  these	
  discussions	
  spanned	
  the	
  social	
  spectrum:	
  

from	
  consumers	
  of	
  popular	
  culture	
  to	
  politicians	
  to	
  intellectuals	
  and	
  artists.	
  	
  The	
  decade	
  marked	
  

an	
  important	
  point	
  in	
  Brazilian	
  history	
  when	
  mestiçagem	
  [mixed	
  raced-­‐ness]	
  came	
  to	
  be	
  a	
  

powerful	
  signifier	
  of	
  brasilidade	
  that	
  was	
  increasingly	
  being	
  embraced	
  and	
  celebrated.	
  	
  Popular	
  

culture	
  became	
  the	
  most	
  effective	
  means	
  for	
  circulating	
  this	
  emergent	
  ideology.	
  	
  From	
  the	
  1930s	
  

through	
  the	
  1950s,	
  Brazilian	
  popular	
  culture	
  was	
  characterized	
  by	
  a	
  generous	
  exchange	
  between	
  

music	
  and	
  film.	
  	
  Carmen	
  Miranda	
  was	
  among	
  those	
  whose	
  star	
  persona	
  got	
  circulated	
  across	
  

radio,	
  records,	
  and	
  musical	
  films	
  resulting	
  in	
  her	
  becoming	
  the	
  “Queen	
  of	
  Samba.”	
  	
  These	
  media	
  

forms	
  were	
  widely	
  circulated	
  and	
  consumed,	
  creating	
  new	
  discursive	
  possibilities	
  for	
  people	
  

from	
  all	
  walks	
  of	
  life	
  to	
  identify	
  what	
  made	
  someone	
  or	
  something	
  Brazilian.	
  	
  Carmen	
  emerged	
  

as	
  a	
  performer	
  just	
  as	
  broad	
  nationalist	
  interest	
  in	
  Brazilian-­‐generated	
  popular	
  culture	
  was	
  

growing.	
  	
  Moreover,	
  she	
  possessed	
  a	
  particular	
  blending	
  of	
  different	
  racially	
  coded	
  signifiers	
  –	
  

Afro-­‐Brazilian	
  sound,	
  Euro-­‐Brazilian	
  appearance	
  –	
  that	
  allowed	
  her	
  star	
  image	
  to	
  help	
  propagate	
  

the	
  notion	
  of	
  a	
  mestiço	
  [mixed-­‐race]	
  national	
  identity.	
  

While	
  Carmen	
  was	
  Euro-­‐Brazilian,	
  she	
  was	
  allowed	
  to	
  be	
  (and	
  celebrated	
  for	
  being)	
  adept	
  

at	
  musical	
  styles	
  that	
  were	
  widely	
  understood	
  to	
  have	
  Afro-­‐Brazilian	
  roots,	
  most	
  particularly	
  

samba.	
  	
  Though	
  samba	
  has	
  gone	
  through	
  different	
  sonic	
  variations,	
  as	
  early	
  as	
  1907	
  the	
  musical	
  

style	
  maxixe,	
  samba’s	
  precursor,	
  was	
  being	
  publicly	
  likened	
  in	
  Rio	
  newspapers	
  as	
  an	
  Afro-­‐

Brazilian	
  cultural	
  contribution	
  (McCann	
  2004:	
  45).	
  	
  Samba	
  retained	
  this	
  Afro-­‐Brazilian	
  



67	
   

connection.	
  	
  Thus,	
  at	
  least	
  within	
  the	
  nation’s	
  cultural	
  center	
  and	
  capital,	
  Rio	
  de	
  Janeiro,	
  Carmen	
  

Miranda	
  was	
  perceived	
  to	
  be	
  a	
  singer	
  of	
  Afo-­‐Brazilian	
  music.	
  

By	
  1933	
  her	
  success	
  as	
  a	
  sambista	
  was	
  so	
  great	
  that	
  when	
  she	
  appeared	
  in	
  her	
  first	
  film	
  

she	
  was	
  dubbed	
  the	
  “Ambassador	
  of	
  Samba,”	
  though	
  she	
  retained	
  a	
  Portuguese	
  passport.	
  	
  MPB	
  

(música	
  popular	
  brasileira)	
  [popular	
  Brazilian	
  music]	
  and	
  the	
  Brazilian	
  musical	
  comedy	
  films	
  in	
  

which	
  Carmen	
  appeared	
  were	
  instrumental	
  for	
  facilitating	
  broader	
  social	
  acceptance	
  of	
  Afro-­‐

Brazilian	
  cultural	
  contributions	
  to	
  Brazilian	
  heritage.	
  	
  While	
  there	
  is	
  no	
  question	
  that	
  racist	
  

governmental	
  sanctions	
  against	
  certain	
  Afro-­‐Brazilian	
  practices	
  existed	
  –	
  such	
  as	
  the	
  ban	
  on	
  

candomblé	
  rituals	
  and	
  the	
  martial	
  art	
  capoeira	
  –	
  there	
  was	
  nonetheless	
  a	
  a	
  cultural	
  shift	
  taking	
  

place	
  in	
  the	
  1930s.	
  	
  A	
  popular	
  and	
  official	
  rhetoric	
  was	
  emerging	
  at	
  the	
  time	
  asserting	
  that	
  Brazil	
  

was	
  a	
  racial	
  democracy.	
  	
  Furthermore,	
  as	
  early	
  as	
  the	
  1910s	
  music	
  that	
  blended	
  African	
  and	
  

European	
  forms	
  was	
  praised	
  for	
  capturing	
  the	
  national	
  essence	
  for	
  mixture	
  (McCann	
  2004:	
  45).	
  	
  

Samba,	
  which	
  was	
  indebted	
  to	
  the	
  musical	
  antecedents	
  of	
  lundu	
  and	
  maxixe	
  –	
  both	
  blends	
  of	
  

European	
  and	
  African	
  instrumentation	
  and	
  rhythms	
  –	
  was	
  and	
  continues	
  to	
  be	
  a	
  key	
  symbol	
  for	
  

articulating	
  this	
  notion	
  of	
  national	
  identity	
  (McCann	
  2004).	
  	
  	
  

Characterizing	
  Brazil,	
  Brazilians,	
  and	
  Brazilian	
  art	
  forms	
  as	
  cultural	
  and	
  racial	
  blendings	
  

did	
  not	
  happen	
  overnight.	
  	
  Nor	
  did	
  any	
  one	
  single	
  thing	
  or	
  person	
  transform	
  popular	
  acceptance	
  

of	
  this	
  ideology.	
  	
  Yet	
  Carmen	
  Miranda	
  was	
  a	
  powerful	
  figure	
  in	
  facilitating	
  such	
  acceptance	
  and	
  

she	
  became	
  a	
  popular	
  star	
  at	
  a	
  pivotal	
  transforming	
  moment	
  in	
  the	
  development	
  of	
  national	
  

ideology.	
  	
  Moreover,	
  there	
  is	
  evidence	
  that	
  conflicting	
  ideologies	
  about	
  race	
  coexisted,	
  which	
  

makes	
  her	
  commercial	
  success	
  and	
  the	
  wide	
  circulation	
  of	
  her	
  image	
  so	
  intriguing	
  to	
  investigate.	
  	
  

On	
  the	
  one	
  hand	
  media	
  outlets	
  expressed	
  appreciation	
  for	
  Afro-­‐Brazilian	
  food	
  and	
  music	
  



68	
   

even	
  as	
  Afro-­‐Brazilians	
  were	
  allowed	
  to	
  perform	
  but	
  not	
  be	
  patrons	
  at	
  elegant	
  nightclubs	
  (Stam	
  

1997:	
  89).	
  	
  Although	
  race	
  and	
  racism	
  continue	
  to	
  be	
  thorny	
  issues	
  in	
  Brazil,	
  there	
  is	
  nonetheless	
  

evidence	
  that	
  at	
  least	
  in	
  theory	
  if	
  not	
  practice	
  Afro-­‐Brazilian	
  cultural	
  contributions	
  were	
  gaining	
  

greater	
  acceptance	
  in	
  mainstream	
  Brazil	
  during	
  Carmen’s	
  rise	
  to	
  stardom.	
  

Yet	
  such	
  acceptance	
  occurred	
  at	
  a	
  time	
  when	
  conflicting	
  ideologies	
  about	
  race	
  coexisted.	
  	
  

On	
  the	
  one	
  hand,	
  as	
  recently	
  as	
  the	
  late	
  19th	
  century,	
  the	
  Brazilian	
  government	
  supported	
  

‘scientific’	
  racism	
  to	
  eliminate	
  what	
  it	
  considered	
  to	
  be	
  the	
  source	
  of	
  the	
  country’s	
  problems—

the	
  historical	
  fact	
  of	
  European	
  miscegenation	
  with	
  African	
  and	
  indigenous	
  peoples.	
  	
  African	
  

influences	
  were	
  considered	
  particularly	
  widespread	
  –	
  many	
  indigenous	
  having	
  not	
  survived	
  

colonization	
  and	
  slavery	
  –	
  and	
  so	
  in	
  efforts	
  to	
  ‘whiten’	
  the	
  country’s	
  mixed	
  race	
  people	
  and	
  

thereby	
  dilute	
  imagined	
  negative	
  African	
  influences	
  such	
  as	
  indolence	
  and	
  impulsiveness,	
  the	
  

government	
  encouraged	
  European	
  immigration,	
  especially	
  Northern	
  European.	
  	
  When	
  few	
  

Northern	
  Europeans	
  immigrated,	
  Brazil	
  opened	
  its	
  ports	
  to	
  Southern	
  Europeans	
  and	
  to	
  

Japanese.21	
  	
  Interestingly,	
  this	
  whitening	
  effort	
  relied	
  upon	
  an	
  understanding	
  that	
  race	
  was	
  

ultimately	
  flexible	
  and	
  that	
  imagined	
  race-­‐based	
  personality	
  traits	
  were	
  alterable	
  through	
  

miscegenation	
  (Mendonça	
  1999:	
  49).	
  	
  

In	
  tension	
  with	
  the	
  residue	
  of	
  a	
  branqueamento	
  [whitening]	
  ideal	
  there	
  coexisted	
  what	
  

Roberto	
  DaMatta	
  calls	
  the	
  fable	
  of	
  the	
  three	
  races,	
  which	
  emerged	
  in	
  the	
  early	
  1930s	
  (DaMatta	
  

1981:	
  58-­‐85	
  cited	
  in	
  Mendonça	
  1999:49).	
  	
  At	
  the	
  time,	
  intellectuals	
  such	
  as	
  Gilberto	
  Freyre	
  

promoted	
  an	
  imagined	
  history	
  of	
  harmonious	
  racial	
  mixing,	
  which	
  acknowledged	
  that	
  many	
  

Brazilians	
  were	
  mixed-­‐race	
  while	
  ignoring	
  the	
  politics	
  of	
  miscegenation	
  (i.e.	
  rape,	
  force)	
  in	
  favor	
  

                                                
21	
  Brazil	
  has	
  the	
  highest	
  population	
  of	
  Japanese-­‐descended	
  people	
  outside	
  of	
  Japan.	
  



69	
   

of	
  an	
  emphasis	
  on	
  race-­‐based	
  cultural	
  contributions	
  (Mendonça	
  1999:	
  49).	
  	
  Carmen	
  Miranda’s	
  

star	
  persona	
  –	
  a	
  white	
  envelope	
  for	
  Afro-­‐Brazilian	
  culture	
  –	
  balanced	
  these	
  tensions	
  of	
  what	
  

constituted	
  ideal	
  Brazilianness:	
  a	
  racial	
  blend	
  that	
  manifested	
  itself	
  through	
  culture	
  without	
  

‘looking	
  too	
  black.’	
  	
  A	
  thirties	
  mixed-­‐race	
  or	
  black	
  Carmen	
  Miranda	
  could	
  not	
  have	
  existed.	
  

As	
  her	
  popularity	
  grew,	
  Carmen’s	
  image	
  circulated	
  and	
  turned	
  her	
  into	
  an	
  early	
  figure	
  of	
  

the	
  Brazilian	
  star	
  system.	
  	
  She	
  leveraged	
  her	
  appeal	
  by	
  becoming	
  one	
  of	
  the	
  first	
  celebrities	
  to	
  

endorse	
  commercial	
  products	
  in	
  print	
  ads.	
  	
  Meanwhile,	
  the	
  pairing	
  of	
  her	
  Euro-­‐Brazilian	
  looks	
  

with	
  an	
  Afro-­‐Brazilian	
  musical	
  style	
  created	
  a	
  shared	
  popular	
  culture	
  repository	
  for	
  what	
  

constituted	
  thirties	
  brasilidade.	
  	
  Her	
  star	
  image	
  and	
  musical	
  sound	
  effectively	
  linked	
  aural	
  and	
  

visual	
  symbols	
  together	
  to	
  signify	
  a	
  type	
  of	
  hybridity.	
  

In	
  this	
  chapter	
  I	
  show	
  that	
  Hollywood	
  beauty	
  ideals	
  informed	
  the	
  thirties	
  star	
  image	
  

Carmen	
  created	
  and	
  which	
  circulated	
  via	
  Brazilian	
  advertisements,	
  film,	
  and	
  print	
  media.	
  	
  Her	
  

Euro-­‐Brazilian	
  looks	
  paired	
  with	
  her	
  performance	
  of	
  Afro-­‐Brazilian	
  music	
  helped	
  shape	
  emergent	
  

ideas	
  about	
  brasilidade,	
  which	
  was	
  coming	
  to	
  encompass	
  racial	
  and	
  cultural	
  hybridity.	
  	
  Her	
  star	
  

image	
  balanced	
  contradicting	
  ideological	
  positions	
  that	
  valued	
  whiteness	
  and	
  the	
  romanticized	
  

idea	
  of	
  Afro-­‐Brazilian	
  cultural	
  contributions.	
  	
  Though	
  her	
  music	
  was	
  widely	
  understood	
  to	
  be	
  

rooted	
  in	
  Afro-­‐Brazilian	
  traditions,	
  the	
  look	
  she	
  created	
  was	
  informed	
  by	
  Hollywood’s	
  implicitly	
  

white	
  aesthetics.	
  	
  Ultimately,	
  however,	
  it	
  was	
  Carmen’s	
  eventual	
  adaptation	
  of	
  Hollywood	
  

exoticism	
  that	
  situated	
  her	
  as	
  a	
  modern	
  signifier	
  of	
  brasilidade	
  and	
  mestiçagem.	
  	
  Ironically,	
  the	
  

Hollywood-­‐inspired	
  glamorous	
  and	
  exotic	
  costume	
  she	
  created	
  got	
  re-­‐Hollywood-­‐ized	
  once	
  she	
  

began	
  to	
  appear	
  in	
  US	
  films	
  in	
  the	
  forties.	
  	
  While	
  the	
  Technicolor	
  tutti-­‐frutti	
  hat	
  image	
  is	
  how	
  she	
  

is	
  now	
  most	
  often	
  remembered	
  in	
  Brazil	
  and	
  beyond,	
  I	
  contend	
  that	
  Hollywood	
  did	
  not	
  invent	
  



70	
   

the	
  popular	
  Latin	
  performer	
  but	
  rather	
  that	
  Carmen	
  Miranda	
  uninhibitedly	
  borrowed	
  Hollywood	
  

sensibilities	
  to	
  invent	
  herself	
  as	
  a	
  modern	
  Brazilian.	
  	
  This	
  image	
  creation	
  occurred	
  within	
  the	
  

context	
  of	
  expanded	
  media	
  (radio,	
  records,	
  lifestyle	
  magazines,	
  film—co-­‐occurrent	
  and	
  

interrelated)	
  circulation	
  and	
  consumption	
  thereby	
  increasing	
  her	
  popular	
  culture	
  presence.	
  

I	
  begin	
  the	
  chapter	
  by	
  describing	
  thirties	
  Brazil’s	
  political,	
  intellectual,	
  and	
  cultural	
  

context.	
  	
  Next	
  I	
  describe	
  Carmen’s	
  route	
  to	
  commercial	
  success	
  and	
  its	
  connection	
  to	
  new	
  media	
  

technologies.	
  	
  This	
  is	
  followed	
  by	
  a	
  discussion	
  of	
  her	
  film	
  career	
  and	
  what	
  it	
  signified.	
  	
  I	
  close	
  the	
  

chapter	
  with	
  analyses	
  of	
  costumes	
  she	
  designed	
  for	
  three	
  of	
  her	
  five	
  Brazilian	
  films,	
  showing	
  that	
  

they	
  exemplified	
  emergent	
  ideas	
  about	
  brasilidade	
  characterized	
  by	
  racial	
  and	
  cultural	
  hybridity.	
  

	
  

Emergent	
  Brasilidade	
  

The	
  Vargas	
  Presidency	
  

In	
  1929,	
  seven	
  years	
  after	
  the	
  modernistas	
  held	
  their	
  Week	
  of	
  Modern	
  Art	
  in	
  São	
  Paulo,	
  

President	
  Washington	
  Luiz	
  Pereira	
  handpicked	
  a	
  successor,	
  Julio	
  Prestes,	
  from	
  his	
  home	
  state	
  of	
  

São	
  Paulo	
  for	
  the	
  1930	
  elections.	
  	
  Regional	
  oligarchs	
  were	
  upset	
  by	
  his	
  choice,	
  having	
  expected	
  

the	
  president	
  to	
  nominate	
  someone	
  from	
  Minas	
  Gerais.	
  	
  Their	
  distress	
  was	
  compounded	
  by	
  

concern	
  over	
  a	
  weak	
  export	
  economy—which	
  included	
  products	
  from	
  the	
  mineral	
  rich	
  state	
  of	
  

Minas	
  Gerais—that	
  had	
  been	
  badly	
  hurt	
  by	
  the	
  1929	
  Wall	
  Street	
  stock	
  market	
  crash.	
  	
  Such	
  

concerns	
  led	
  elites	
  from	
  Minas	
  Gerais,	
  Rio	
  Grande	
  do	
  Sul,	
  and	
  Paraíba	
  to	
  give	
  their	
  support	
  to	
  

Rio	
  Grande	
  do	
  Sul’s	
  governor,	
  Getúlio	
  Dornelles	
  Vargas.	
  

Vargas	
  ran	
  for	
  the	
  presidency	
  as	
  part	
  of	
  a	
  new	
  political	
  party,	
  Aliança	
  Liberal	
  [Liberal	
  

Alliance].	
  	
  The	
  party	
  called	
  “for	
  political	
  reform,	
  economic	
  stabilization,	
  and	
  renovação	
  [renewal]	
  



71	
   

[which]	
  resonated	
  with	
  many”	
  (Williams	
  2001:	
  4).	
  	
  Although	
  Vargas	
  received	
  oligarchical	
  

support,	
  he	
  campaigned	
  on	
  a	
  populist	
  platform.	
  	
  Many	
  Brazilians	
  supported	
  the	
  Liberal	
  Alliance	
  

candidate	
  because	
  he	
  called	
  for	
  social	
  change	
  at	
  a	
  time	
  when	
  people	
  were	
  frustrated	
  with	
  the	
  

bureaucratic,	
  elitist	
  past.	
  	
  Yet	
  his	
  broad	
  appeal	
  was	
  no	
  match	
  for	
  the	
  political	
  machine	
  that	
  

elected	
  Julio	
  Prestes.	
  	
  	
  

Amid	
  claims	
  of	
  election	
  fraud	
  and	
  the	
  unrelated	
  assassination	
  of	
  Vargas’	
  vice-­‐presidential	
  

candidate,	
  the	
  Liberal	
  Alliance’s	
  armed	
  forces	
  supporters	
  made	
  plans	
  to	
  overthrow	
  the	
  newly	
  

elected	
  government.	
  	
  Their	
  armed	
  insurrection	
  began	
  in	
  early	
  October	
  1930	
  in	
  the	
  southern	
  part	
  

of	
  Brazil	
  and	
  spread	
  to	
  the	
  Northeast.	
  	
  On	
  the	
  31st	
  of	
  October,	
  Vargas	
  arrived	
  in	
  the	
  nation’s	
  

capital,	
  Rio	
  de	
  Janeiro,	
  where	
  he	
  was	
  welcomed	
  by	
  the	
  masses	
  and	
  by	
  armed	
  troops	
  (Williams	
  

2001:	
  4).	
  

From	
  his	
  arrival	
  in	
  the	
  capital	
  through	
  the	
  1930s,	
  Getúlio	
  Vargas	
  remained	
  in	
  power	
  

replacing	
  the	
  “liberal-­‐oligarchical	
  political	
  culture	
  of	
  the	
  First	
  Republic	
  with	
  a	
  nationalist-­‐

authoritarian	
  political	
  culture	
  that	
  endured	
  until	
  the	
  mid-­‐1980s”	
  (Williams	
  2001:	
  6).	
  	
  The	
  new	
  

administration	
  sought	
  to	
  ‘officialize’	
  nationalism,	
  so	
  it	
  tapped	
  into	
  mass	
  media,	
  especially	
  radio,	
  

expanding	
  it	
  and	
  trying	
  to	
  control	
  content	
  (Williams	
  2001:	
  66).	
  	
  The	
  government	
  wanted	
  to	
  use	
  

radio	
  to	
  circulate	
  a	
  populist	
  message	
  about	
  Brazil	
  as	
  a	
  homogenous	
  society	
  characterized	
  by	
  

narratives	
  of	
  harmonious	
  racial	
  and	
  cultural	
  blending—African,	
  indigenous,	
  and	
  European.	
  	
  As	
  

part	
  of	
  the	
  nationalist	
  ideology	
  under	
  Vargas,	
  official	
  cultural	
  programming	
  became	
  a	
  priority.22	
  	
  

                                                
22	
  Some	
  modernists	
  eventually	
  became	
  active	
  in	
  the	
  Vargas	
  administration.	
  	
  Although	
  the	
  Vargas	
  regime	
  was	
  

supported	
  by	
  the	
  military	
  and	
  elites,	
  it	
  somewhat	
  paradoxically	
  embraced	
  and	
  financed	
  certain	
  nonconformist	
  

members	
  of	
  the	
  modernist	
  movement	
  including	
  the	
  poet	
  Carlos	
  Drummond	
  de	
  Andrade	
  and	
  architects	
  who	
  



72	
   

State	
  policy	
  actively	
  promoted	
  and	
  sponsored	
  cultural	
  activities	
  that	
  contributed	
  to	
  the	
  

formation	
  of	
  a	
  distinctive	
  Brazilian	
  national	
  identity,	
  recognizable	
  for	
  its	
  homogeneity.	
  	
  

Brazilian	
  scholar	
  Ana	
  Rita	
  Mendonça	
  notes	
  that	
  an	
  important	
  motivating	
  factor	
  for	
  

affirming	
  a	
  national	
  identity	
  was	
  to	
  strengthen	
  the	
  economy	
  (Mendonça	
  1999:	
  44).	
  	
  In	
  a	
  sense,	
  

Brazil	
  sought	
  to	
  ‘brand’	
  itself	
  for	
  foreign	
  and	
  domestic	
  markets.	
  	
  An	
  economy	
  that	
  focused	
  on	
  

exported	
  goods	
  and	
  increased	
  domestic	
  consumerism	
  proved	
  to	
  be	
  an	
  ideal	
  one	
  for	
  

manufacturing	
  a	
  Queen	
  of	
  Samba.	
  	
  

Social	
  Scientists	
  and	
  Brasilidade	
  

Before	
  the	
  Vargas	
  regime	
  officialized	
  nationalism	
  that	
  propagated	
  racial	
  harmony,	
  

twenties	
  vanguard	
  artists	
  and	
  intellectuals	
  initiated	
  their	
  own	
  cultural	
  renovação	
  celebrating	
  

brasilidade.	
  	
  Although	
  the	
  modernistas	
  and	
  antropofagistas	
  [cannibals]	
  had	
  been	
  a	
  small	
  

movement	
  in	
  the	
  twenties,	
  their	
  ideas	
  affected	
  influential	
  social	
  thinkers	
  of	
  the	
  thirties	
  such	
  as	
  

Gilberto	
  Freyre	
  and	
  Sérgio	
  Buarque	
  de	
  Holanda	
  (Borges	
  1994).	
  	
  Freyre	
  and	
  Buarque	
  de	
  Holanda	
  

played	
  a	
  crucial	
  role	
  in	
  fashioning	
  a	
  durable	
  ideology	
  about	
  Brazilian	
  national	
  identity	
  as	
  a	
  social	
  

“mixture,”	
  that	
  has	
  persisted	
  into	
  the	
  21st	
  century.	
  	
  	
  

Among	
  those	
  writing	
  in	
  the	
  thirties,	
  Gilberto	
  Freyre	
  was	
  arguably	
  the	
  most	
  influential.	
  	
  	
  A	
  

US-­‐trained	
  sociologist,	
  Freyre	
  published	
  his	
  seminal	
  work	
  Casa-­‐grande	
  e	
  senzala	
  [The	
  Masters	
  

and	
  the	
  Slaves]	
  in	
  1933,	
  three	
  years	
  after	
  Getúlio	
  Vargas	
  took	
  the	
  presidency.	
  	
  The	
  book	
  is	
  

                                                                                                                                                         
eventually	
  turned	
  the	
  city	
  of	
  Brasília	
  into	
  a	
  modernist	
  marvel	
  (Williams	
  2001:	
  15).	
  	
  What	
  joined	
  these	
  two	
  disparate	
  

groups	
  was	
  their	
  shared	
  vision	
  to	
  renew	
  and	
  reinvent	
  Brazilian	
  culture,	
  emphasizing	
  modernity.	
  	
  It	
  was	
  against	
  such	
  

a	
  backdrop	
  to	
  “make	
  it	
  new”	
  and	
  quintessentially	
  “Brazilian”	
  that	
  Carmen	
  Miranda	
  the	
  star	
  emerged	
  in	
  1929	
  amidst	
  

an	
  expanding	
  consumer	
  marketplace.	
  	
  	
  



73	
   

ostensibly	
  written	
  as	
  an	
  historical	
  account	
  of	
  Brazilian	
  colonial	
  life	
  and	
  is	
  meant	
  to	
  explain	
  

Brazilian	
  national	
  character.	
  Freyre	
  devotes	
  individual	
  chapters	
  to	
  addressing	
  the	
  historical	
  

import	
  of	
  what	
  he	
  sees	
  as	
  Portuguese,	
  African,	
  and	
  indigenous	
  qualities.	
  	
  He	
  weaves	
  these	
  

together	
  to	
  fashion	
  a	
  20th	
  century	
  Brazilian,	
  the	
  happy	
  by-­‐product	
  of	
  so	
  much	
  racial	
  and	
  cultural	
  

mixing.	
  	
  	
  

	
  The	
  most	
  significant	
  concept	
  Freyre	
  helped	
  to	
  promote	
  was	
  the	
  celebration	
  of	
  Afro-­‐

Brazilian	
  culture.	
  	
  Unlike	
  previous	
  works	
  that	
  had	
  treated	
  the	
  African	
  presence	
  as	
  sullying,	
  Casa-­‐

grande	
  praises	
  the	
  African	
  tendency	
  to	
  be	
  “merry,”	
  “sociable,”	
  and	
  “loquacious”	
  (Freyre	
  1956	
  

[1946]:	
  261).	
  	
  Moreover,	
  Freyre	
  imagines	
  lusty,	
  warm-­‐blooded	
  Portuguese	
  slaveholders	
  as	
  more	
  

open	
  than	
  other	
  European	
  masters	
  to	
  Africans’	
  charms.	
  	
  Casa-­‐grande	
  portrays	
  the	
  master-­‐slave	
  

relationship	
  as	
  largely	
  affectionate	
  and	
  puts	
  a	
  positive	
  spin	
  on	
  the	
  reality	
  of	
  Brazilian	
  

miscegenation	
  (more	
  likely	
  the	
  result	
  of	
  colonial	
  rapes	
  than	
  romps).	
  	
  Freyre	
  privileges	
  the	
  

positive	
  effects	
  of	
  imagined	
  cultural	
  mixing	
  over	
  any	
  serious	
  consideration	
  of	
  why	
  miscegenation	
  

took	
  place	
  and	
  its	
  sociopolitical	
  impact.	
  

One	
  of	
  the	
  most	
  fascinating	
  and	
  culturally	
  transformative	
  things	
  about	
  Freyre’s	
  work	
  is	
  

his	
  understanding	
  of	
  race	
  and	
  culture.	
  	
  Casa-­‐grande	
  is	
  framed	
  as	
  emerging	
  from	
  his	
  studies	
  

under	
  anthropologist	
  Franz	
  Boas	
  at	
  Columbia	
  University	
  where	
  Freyre	
  claims	
  to	
  have	
  learned	
  

how	
  to	
  differentiate	
  between	
  race	
  and	
  culture.	
  	
  Yet	
  his	
  long	
  career	
  (d.1987)	
  is	
  marked	
  by	
  a	
  clear	
  

tendency	
  to	
  conflate	
  race	
  and	
  culture.	
  According	
  to	
  Freyre	
  the	
  young	
  white	
  masters	
  who	
  learned	
  

about	
  ‘love’	
  from	
  beautiful	
  mulatas	
  also	
  received	
  what	
  he	
  calls	
  the	
  “mark	
  of	
  the	
  Negro”	
  through	
  

contact	
  (Freyre	
  1956	
  [1946]:	
  278).	
  	
  	
  Earlier	
  I	
  mentioned	
  that	
  supporters	
  of	
  branqueamento	
  

perceived	
  race	
  and	
  imagined	
  race-­‐based	
  characteristics	
  as	
  being	
  fluid	
  and	
  alterable	
  through	
  



74	
   

miscegenation.	
  	
  Freyre	
  extends	
  such	
  race	
  flexibility	
  to	
  allow	
  Portuguese	
  slaveholders	
  to	
  bear	
  the	
  

“mark	
  of	
  the	
  Negro”	
  through	
  sexual	
  contact.	
  	
  I	
  emphasize	
  that	
  despite	
  their	
  contradicting	
  

perspectives	
  of	
  what	
  constitutes	
  a	
  desirable	
  racial	
  makeup,	
  Freyre	
  followers	
  and	
  supporters	
  of	
  

whitening	
  both	
  regarded	
  race	
  as	
  so	
  flexible	
  that	
  contact	
  leads	
  to	
  a	
  kind	
  of	
  cultural	
  porousness.	
  	
  

In	
  the	
  Freyrian	
  universe,	
  the	
  mark	
  of	
  the	
  Negro	
  shaped	
  all	
  Brazilians	
  and	
  Brazilian	
  culture	
  such	
  

that	
  authentic	
  brasilidade	
  is	
  characterized	
  by	
  Afro-­‐Brazilian	
  influences.	
  	
  For	
  Freyre,	
  to	
  deny	
  the	
  

Afro-­‐Brazilian	
  impact	
  is	
  to	
  deny	
  what	
  it	
  is	
  to	
  be	
  Brazilian.	
  	
  Significantly,	
  skin	
  color	
  is	
  less	
  a	
  gauge	
  

of	
  Brazilianness	
  than	
  recognizing	
  and	
  embracing	
  the	
  African	
  influence.	
  	
  Yet	
  racism	
  persists	
  and	
  in	
  

a	
  1930s	
  context	
  it	
  becomes	
  possible	
  –	
  perhaps	
  even	
  necessary	
  –	
  to	
  appreciate	
  vatapá	
  [a	
  popular	
  

flavorful	
  Afro-­‐Brazilian	
  dish]	
  even	
  while	
  disallowing	
  Afro-­‐Brazilians	
  to	
  sit	
  down	
  to	
  supper	
  at	
  an	
  

elegant	
  club	
  meant	
  for	
  Euro-­‐Brazilians.	
  

Such	
  conflicting	
  practices	
  have	
  led	
  countless	
  Brazilians	
  and	
  non-­‐Brazilians	
  since	
  the	
  1950s	
  

to	
  object	
  to	
  Freyre’s	
  story	
  about	
  colonial	
  and	
  slave	
  era	
  racial	
  harmony.	
  	
  Brazilian	
  anthropologist	
  

Roberto	
  DaMatta	
  (1986),	
  for	
  example,	
  has	
  noted	
  that	
  in	
  a	
  narrative	
  where	
  all	
  Brazilians	
  have	
  the	
  

mark	
  of	
  the	
  Negro—that	
  is,	
  presumed	
  universal	
  African	
  ancestry—race	
  and	
  racism	
  disappear.	
  	
  

Unlike	
  the	
  United	
  States	
  where	
  a	
  biracial	
  president	
  must	
  choose	
  between	
  self-­‐identifying	
  as	
  

either	
  black	
  or	
  white,	
  the	
  Brazilian	
  ‘racial	
  democracy’	
  largely	
  eliminates	
  such	
  distinct	
  

classifications.	
  	
  Regardless	
  of	
  skin	
  color	
  and	
  other	
  physical	
  features,	
  it	
  is	
  widely	
  understood	
  that	
  

everyone	
  has,	
  to	
  use	
  a	
  Brazilian	
  expression,	
  “one	
  foot	
  in	
  the	
  kitchen”	
  –	
  the	
  kitchen	
  being	
  the	
  

domain	
  of	
  so	
  many	
  Afro-­‐Brazilian	
  women,	
  past	
  and	
  present.	
  	
  DaMatta	
  and	
  others	
  have	
  noted	
  

that	
  in	
  fact	
  racism	
  does	
  exist	
  in	
  Brazil	
  despite	
  the	
  claim	
  that	
  there	
  are	
  no	
  ‘pure’	
  races	
  there.	
  	
  

What	
  is	
  important	
  to	
  take	
  from	
  this	
  discussion	
  is	
  that	
  an	
  ideological	
  pillar	
  was	
  erected	
  in	
  the	
  



75	
   

thirties;	
  namely	
  that	
  Brazil	
  is	
  a	
  racial	
  democracy	
  because	
  its	
  people	
  are	
  mestiços,	
  regardless	
  of	
  

appearance	
  or	
  racial	
  make-­‐up.	
  	
  Widespread	
  appreciation	
  of	
  Afro-­‐Brazilian	
  culture	
  became	
  a	
  

means	
  for	
  demonstrating	
  an	
  acknowledgement	
  of	
  such	
  heritage.	
  	
  The	
  popularity	
  of	
  Afro-­‐

Brazilian	
  influenced	
  music,	
  especially	
  samba,	
  would	
  reinforce	
  the	
  story	
  Brazilians	
  were	
  beginning	
  

to	
  tell	
  themselves	
  about	
  themselves.	
  

Música	
  popular	
  brasileira	
  

Intellectuals,	
  artists,	
  and	
  political	
  figures	
  were	
  not	
  the	
  only	
  shapers	
  of	
  emergent	
  

brasilidade.	
  	
  In	
  the	
  twenties	
  and	
  thirties	
  música	
  popular	
  brasileira	
  (MPB)	
  [popular	
  Brazilian	
  

music]	
  became	
  an	
  important	
  medium	
  for	
  negotiating	
  what	
  it	
  was	
  to	
  be	
  Brazilian	
  –	
  a	
  medium	
  that	
  

created	
  a	
  discursive	
  space	
  open	
  to	
  anyone	
  with	
  access	
  to	
  the	
  music.	
  Beginning	
  in	
  the	
  1920s,	
  

MPB	
  has	
  arguably	
  been	
  “the	
  most	
  important	
  vehicle	
  for	
  the	
  affirmation	
  of	
  .	
  .	
  .	
  mestiço	
  national	
  

identity	
  both	
  at	
  home	
  and	
  abroad”	
  (Dunn	
  2001:	
  13).	
  	
  One	
  way	
  MPB	
  has	
  done	
  this	
  is	
  by	
  

emphasizing	
  the	
  blending	
  of	
  musical	
  styles	
  and	
  instruments.	
  	
  According	
  to	
  the	
  evolving	
  modern	
  

Brazilian	
  logic,	
  cultural	
  and	
  racial	
  hybridity	
  were	
  becoming	
  interchangeable	
  concepts.	
  By	
  the	
  

1930s,	
  MPB	
  was	
  more	
  than	
  entertainment.	
  	
  It	
  was	
  becoming	
  an	
  expression	
  of	
  public	
  culture	
  and	
  

a	
  legitimate	
  means	
  for	
  defining	
  brasilidade	
  (McCann	
  2004).	
  	
  

In	
  grappling	
  with	
  what	
  made	
  popular	
  music	
  distinctly	
  Brazilian,	
  performers	
  and	
  audiences	
  

weighed	
  the	
  significance	
  of	
  African	
  and	
  European	
  aesthetic	
  influences.23	
  	
  Such	
  concerns	
  

addressed	
  more	
  than	
  music	
  styles;	
  they	
  also	
  spoke	
  more	
  generally	
  to	
  what	
  it	
  meant	
  to	
  be	
  

                                                
23	
  While	
  the	
  popular	
  Brazilian	
  narrative	
  characterizes	
  Brazilians	
  and	
  their	
  culture	
  as	
  being	
  a	
  blend	
  of	
  European,	
  

African,	
  and	
  indigenous	
  influences,	
  indigeneity	
  has	
  not	
  been	
  credited	
  with	
  having	
  the	
  same	
  impact	
  that	
  African	
  

influences	
  have	
  had	
  where	
  MPB	
  is	
  concerned.	
  	
  	
  



76	
   

Brazilian.	
  	
  Music	
  that	
  ‘mixed’	
  rhythms	
  and	
  instruments	
  while	
  demonstrating	
  a	
  clear	
  Afro-­‐

Brazilian	
  influence	
  was	
  especially	
  popular.	
  	
  Samba	
  and	
  other	
  carioca	
  carnival	
  music	
  such	
  as	
  

marches	
  were	
  the	
  clear	
  leaders	
  in	
  this	
  regard.	
  	
  In	
  this	
  context	
  Carmen	
  Miranda	
  emerged	
  as	
  the	
  

Queen	
  of	
  Samba.	
  	
  	
  

In	
  1930,	
  the	
  year	
  Vargas	
  became	
  president,	
  Carmen	
  Miranda’s	
  career	
  took	
  off	
  with	
  a	
  

popular	
  music	
  recording.	
  The	
  timing	
  could	
  not	
  have	
  been	
  more	
  propitious	
  for	
  a	
  young,	
  modern	
  

white	
  woman	
  adept	
  at	
  Afro-­‐Brazilian	
  inflected	
  slang	
  and	
  music.	
  	
  	
  

	
  

A	
  White	
  Envelope	
  for	
  Mestiçagem	
  

In	
  the	
  1920s	
  Carmen	
  had	
  experimented	
  with	
  her	
  appearance,	
  which	
  included	
  dressing	
  up	
  

as	
  Clara	
  Bow,	
  crafting	
  carnival	
  costumes,	
  and	
  mimicking	
  Hollywood	
  star	
  styles	
  for	
  the	
  many	
  

studio	
  portraits	
  she	
  had	
  taken.	
  	
  Meanwhile	
  she	
  entered	
  ‘star	
  search’	
  contests	
  in	
  the	
  hopes	
  of	
  

becoming	
  a	
  film	
  star.	
  	
  Eventually	
  her	
  efforts	
  paid	
  off.	
  	
  Though	
  she	
  was	
  chiefly	
  interested	
  in	
  

becoming	
  a	
  movie	
  star,	
  the	
  young	
  woman	
  got	
  her	
  start	
  by	
  singing.	
  	
  	
  

“Pra	
  você	
  gostar	
  de	
  mim”	
  [In	
  Order	
  for	
  You	
  to	
  Like	
  Me]	
  	
  

On	
  July	
  7,	
  1926,	
  the	
  lifestyle	
  magazine	
  Selecta	
  ran	
  a	
  headline	
  that	
  asked,	
  “Who	
  will	
  be	
  

the	
  next	
  queen	
  of	
  Brazilian	
  cinema?”	
  	
  The	
  seventeen-­‐year-­‐old	
  Carmen	
  Miranda	
  was	
  among	
  the	
  

young	
  women	
  whose	
  photo	
  was	
  chosen	
  to	
  appear	
  in	
  the	
  magazine,	
  even	
  though	
  she	
  was	
  not	
  

identified	
  by	
  name.	
  	
  Her	
  face	
  and	
  ambition	
  were	
  emphasized	
  over	
  any	
  proven	
  talent;	
  the	
  caption	
  

read	
  that	
  she	
  was	
  a	
  young	
  woman	
  “who	
  knew	
  how	
  to	
  sing	
  and	
  wanted	
  to	
  work	
  in	
  film”	
  (Castro	
  

2005:	
  36).	
  	
  Carmen	
  entered	
  other	
  similar	
  competitions	
  at	
  the	
  time,	
  revealing	
  two	
  things:	
  her	
  

interest	
  in	
  being	
  a	
  film	
  star	
  (Shaw	
  2013)	
  and	
  a	
  media-­‐fed	
  movement	
  to	
  create	
  a	
  domestic	
  star	
  



77	
   

system	
  where	
  none	
  previously	
  existed.	
  	
  As	
  discussed	
  in	
  chapter	
  1,	
  Hollywood	
  style	
  and	
  

consumerism	
  were	
  increasingly	
  a	
  means	
  for	
  articulating	
  modern	
  Brazilianness.	
  	
  Selecta’s	
  contest	
  

provided	
  young	
  women	
  with	
  a	
  domestic	
  means	
  for	
  experiencing	
  the	
  popular	
  Hollywood	
  fairytale	
  

about	
  being	
  ‘discovered.’	
  	
  That	
  there	
  was	
  not	
  a	
  strong	
  Brazilian	
  film	
  industry	
  in	
  1926,	
  hardly	
  

mattered.	
  	
  The	
  magazine’s	
  search	
  for	
  a	
  film	
  queen	
  optimistically	
  suggested	
  the	
  possibility	
  of	
  

there	
  being	
  one.	
  	
  A	
  country	
  with	
  the	
  technological	
  resources	
  to	
  make	
  movies	
  would	
  render	
  the	
  

nation	
  modern	
  in	
  a	
  global	
  context.	
  	
  The	
  performers	
  associated	
  with	
  a	
  star	
  system	
  would	
  be	
  

modern	
  by	
  default	
  and	
  a	
  “queen	
  of	
  Brazilian	
  cinema”	
  could	
  usher	
  in	
  modernity	
  for	
  Brazil	
  and	
  for	
  

herself.	
  	
  The	
  inclusion	
  of	
  Carmen’s	
  photograph	
  and	
  that	
  of	
  other	
  Euro-­‐Brazilian	
  women	
  reflected	
  

media	
  preference	
  for	
  the	
  white	
  ideal.	
  	
  Not	
  until	
  more	
  than	
  ten	
  years	
  later	
  would	
  Carmen’s	
  

appearance	
  suggest	
  mestiçagem	
  more	
  concretely.	
  

Although	
  magazines	
  were	
  an	
  older	
  media	
  form	
  compared	
  to	
  radio	
  and	
  films,	
  they	
  

preemptively	
  set	
  the	
  terms	
  for	
  public	
  engagement	
  with	
  new	
  technology.	
  	
  As	
  we	
  saw	
  earlier,	
  

twenties	
  Brazilian	
  lifestyle	
  magazines	
  emphasized	
  movie	
  going	
  and	
  celebrated	
  Hollywood	
  

aesthetics.	
  As	
  Brazil	
  entered	
  the	
  1930s,	
  print	
  media	
  continued	
  to	
  feed	
  a	
  taste	
  for	
  iconic	
  images	
  

that	
  extended	
  to	
  other	
  new	
  media	
  forms	
  including	
  radio.	
  	
  Radio	
  circulated	
  performers’	
  music	
  

and	
  created	
  pathways	
  to	
  future	
  stardom.	
  	
  Yet	
  a	
  star	
  system	
  could	
  not	
  exist	
  without	
  a	
  visual	
  

component,	
  something	
  magazines	
  provided.	
  	
  They	
  did	
  this	
  by	
  creating	
  an	
  indirect	
  means	
  for	
  

engagement	
  with	
  radio	
  stars	
  that	
  relied	
  on	
  images.	
  	
  For	
  example,	
  a	
  person	
  could	
  live	
  in	
  a	
  rural	
  

area	
  and	
  not	
  have	
  regular	
  radio	
  access	
  but	
  could	
  still	
  become	
  acquainted	
  with	
  radio	
  performers’	
  

names	
  and	
  faces	
  through	
  magazine	
  coverage.	
  	
  Although	
  radio	
  was	
  transmitting	
  music	
  and	
  other	
  

aural	
  communications,	
  a	
  visual	
  complement	
  was	
  essential	
  for	
  crafting	
  a	
  Brazilian	
  star	
  system.	
  	
  



78	
   

Selecta’s	
  star	
  search	
  for	
  a	
  Brazilian	
  film	
  queen	
  suggests	
  that	
  consumer	
  culture	
  was	
  increasingly	
  

concerned	
  with	
  portable	
  visual	
  signifiers	
  of	
  modern	
  brasilidade.	
  	
  	
  

Selecta	
  (1924-­‐1930)	
  and	
  other	
  lifestyle	
  magazines	
  including	
  Para	
  Todos	
  (1924-­‐26)	
  and	
  

Cinearte	
  (1926-­‐42)	
  circulated	
  throughout	
  Brazil	
  introducing	
  emergent	
  publics	
  to	
  new	
  portable	
  

visual	
  signifiers.	
  	
  These	
  magazines	
  shaped	
  visual	
  understandings	
  about	
  what	
  constituted	
  

“feminine	
  beauty,	
  modernity	
  and	
  fashion”	
  (Shaw	
  and	
  Dennison	
  2007:	
  118).	
  	
  Magazines’	
  beauty	
  

standards	
  were	
  modeled	
  after	
  Hollywood	
  norms,	
  even	
  using	
  untranslated	
  English	
  language	
  

terms	
  such	
  as	
  ‘It’	
  to	
  indicate	
  sex	
  appeal	
  (ibid).	
  	
  Lisa	
  Shaw	
  and	
  Stephanie	
  Dennison	
  (2007)	
  have	
  

posited	
  that	
  glamour	
  and	
  whiteness	
  paired	
  together	
  in	
  such	
  magazines	
  of	
  the	
  time	
  erased	
  the	
  

African	
  and	
  indigenous	
  presence	
  in	
  Brazil.	
  	
  This	
  white	
  aesthetic	
  ideal	
  in	
  print	
  media	
  reflected	
  the	
  

durability	
  of	
  late	
  19th	
  century	
  branqueamento	
  efforts.	
  	
  Selecta’s	
  photo	
  spread	
  of	
  white	
  only	
  

candidates	
  for	
  a	
  future	
  Brazilian	
  film	
  queen	
  implied	
  that	
  she	
  would	
  be	
  Euro-­‐Brazilian.	
  	
  The	
  

magazine	
  likely	
  saw	
  cinematic	
  promise	
  in	
  young	
  women	
  such	
  as	
  Carmen:	
  she	
  was	
  photogenic,	
  

modernly	
  attired,	
  and	
  unmistakably	
  Euro-­‐Brazilian.	
  	
  	
  

By	
  1928	
  she	
  began	
  to	
  make	
  good	
  on	
  the	
  claim	
  that	
  she	
  “knew	
  how	
  to	
  sing”	
  when	
  she	
  

started	
  performing	
  with	
  Aníbal	
  Duarte.	
  	
  Aníbal	
  was	
  a	
  sambista	
  and	
  Bahia	
  native	
  who	
  dined	
  at	
  the	
  

da	
  Cunhas’	
  and	
  invited	
  Carmen	
  to	
  sing	
  with	
  him	
  at	
  live	
  shows.	
  	
  Carmen’s	
  transformation	
  from	
  

shop	
  girl	
  to	
  would-­‐be	
  star	
  included	
  adopting	
  the	
  stage	
  name	
  “Carmen	
  Miranda;”	
  a	
  composite	
  of	
  

her	
  nickname	
  “Carmen”	
  and	
  her	
  birth	
  name,	
  Maria	
  do	
  Carmo	
  Miranda	
  da	
  Cunha.	
  	
  By	
  late	
  1929,	
  

Aníbal	
  had	
  introduced	
  Carmen	
  to	
  Rio-­‐based	
  RCA	
  Victor	
  representatives	
  including	
  composer	
  

Rogério	
  Guimarães.	
  	
  Rogério	
  worked	
  for	
  RCA	
  as	
  a	
  Brazilian	
  talent	
  scout.	
  	
  Though	
  RCA	
  Victor	
  was	
  

a	
  foreign	
  company,	
  it	
  was	
  interested	
  in	
  creating	
  a	
  national	
  music	
  genre	
  and	
  thus	
  expanding	
  



79	
   

markets.	
  	
  	
  

When	
  Carmen	
  was	
  still	
  an	
  unknown,	
  she	
  auditioned	
  at	
  the	
  studio,	
  which	
  was	
  

conveniently	
  situated	
  near	
  her	
  home.	
  Rogério	
  signed	
  her	
  for	
  two	
  reasons:	
  because	
  she	
  was	
  able	
  

to	
  sing	
  ‘street	
  style’	
  and	
  because	
  he	
  thought	
  Carmen’s	
  modern	
  looks	
  would	
  help	
  to	
  sell	
  records	
  

(Castro	
  2005:	
  50;	
  Ligiéro	
  Coelho	
  1998:	
  43).	
  	
  Both	
  reasons	
  had	
  racial	
  implications.	
  	
  Street	
  style	
  

was	
  implicitly	
  Afro-­‐Brazilian	
  while	
  modern	
  good	
  looks	
  were	
  implicitly	
  Euro-­‐Brazilian.	
  	
  In	
  Carmen	
  

Rogério	
  saw	
  a	
  hybridity	
  with	
  potential	
  commercial	
  appeal.	
  She	
  had	
  ‘street’	
  credibility	
  thanks	
  to	
  

her	
  working-­‐class	
  background	
  yet	
  she	
  looked	
  white	
  and	
  bourgeois.	
  	
  	
  	
  	
  

In	
  twenties	
  and	
  thirties	
  Rio	
  de	
  Janeiro,	
  verbal	
  street	
  style	
  meant	
  knowing	
  the	
  local	
  slang	
  

and	
  being	
  able	
  to	
  rapidly	
  rattle	
  off	
  tongue-­‐twisting	
  lyrics.24	
  	
  Carmen’s	
  verbal	
  artistry	
  was	
  further	
  

enhanced	
  by	
  her	
  improvisational	
  skills,	
  which	
  included	
  interjecting	
  exclamations	
  and	
  comments	
  

to	
  bridge	
  the	
  singing	
  (Ligiéro	
  Coelho	
  1998:	
  69).	
  	
  She	
  delivered	
  comic	
  asides	
  and	
  innuendoes	
  that	
  

made	
  her	
  singing	
  “loquacious”	
  and	
  “flirtatious”	
  (McCann	
  2004:	
  47).	
  	
  At	
  times	
  Carmen’s	
  

improvisations	
  reflected	
  a	
  more	
  narrative	
  talking	
  style	
  of	
  singing.	
  	
  This	
  musical	
  style	
  was	
  rooted	
  

in	
  African	
  musical	
  traditions	
  (Ligiéro	
  Coelho	
  1998:	
  69),	
  though	
  we	
  do	
  not	
  know	
  to	
  what	
  extent	
  

different	
  listeners	
  recognized	
  the	
  connection.	
  

Carmen’s	
  modern	
  good	
  looks	
  reflected	
  twenties	
  Brazilian	
  commercial	
  beauty	
  ideals,	
  

which	
  were	
  equated	
  with	
  photogenic	
  white	
  Hollywood	
  glamour	
  (Shaw	
  and	
  Dennison	
  2007:	
  118-­‐

119).	
  	
  Rogério’s	
  approval	
  of	
  Carmen’s	
  appearance	
  suggests	
  that	
  culture	
  producers	
  such	
  as	
  RCA	
  

Victor	
  wanted	
  to	
  cultivate	
  the	
  Euro-­‐Brazilian	
  visage	
  found	
  in	
  magazines.	
  	
  So	
  even	
  though	
  

                                                
24	
  The	
  Brazilian	
  type	
  of	
  improvisation	
  that	
  Carmen	
  was	
  so	
  expert	
  at	
  has	
  been	
  likened	
  at	
  times	
  to	
  “scatting”	
  in	
  

American	
  jazz	
  vocalizations	
  where	
  the	
  voice	
  is	
  used	
  as	
  an	
  instrument.	
  



80	
   

emerging	
  notions	
  of	
  musical	
  authenticity	
  –	
  defined	
  by	
  ‘street	
  style’	
  and	
  implicit	
  blackness	
  –	
  

valued	
  Afro-­‐Brazilian	
  contributions,	
  the	
  white	
  Hollywood	
  aesthetic	
  remained	
  commercially	
  

desirable.	
  In	
  Carmen,	
  Rogério	
  found	
  a	
  blend	
  of	
  two	
  cultural	
  ideals:	
  white	
  glamorous	
  physical	
  

appeal	
  and	
  black	
  musical	
  style.	
  	
  She	
  became	
  an	
  excellent	
  vehicle	
  to	
  balance	
  opposing	
  popular	
  

ideals:	
  she	
  dressed	
  elegantly	
  while	
  expertly	
  delivering	
  lyrics	
  about	
  the	
  city	
  according	
  to	
  current	
  

slang	
  (Mendonça	
  1999:	
  53).	
  	
  Her	
  skin	
  color	
  was	
  important,	
  but	
  at	
  least	
  equally	
  important	
  was	
  

that	
  she	
  successfully	
  performed	
  Brazilianness	
  through	
  a	
  celebration	
  of	
  Afro-­‐Brazilian	
  culture.	
  	
  	
  	
  

RCA	
  Victor	
  hired	
  Carmen	
  to	
  record	
  several	
  songs.	
  	
  If	
  the	
  records	
  were	
  successful,	
  the	
  

studio	
  would	
  offer	
  her	
  an	
  exclusive	
  contract.	
  	
  In	
  the	
  negotiations,	
  a	
  few	
  important	
  terms	
  were	
  

agreed	
  upon:	
  first,	
  she	
  would	
  only	
  be	
  allowed	
  to	
  sing	
  Brazilian	
  music	
  (no	
  Argentine	
  tangos,	
  which	
  

she	
  loved)	
  and	
  second,	
  her	
  publicity	
  was	
  to	
  omit	
  the	
  fact	
  that	
  she	
  had	
  been	
  born	
  in	
  Portugal	
  

(Castro	
  2005:	
  50).	
  	
  Since	
  Rogério’s	
  job	
  was	
  to	
  find	
  Brazilian	
  performers,	
  one	
  infers	
  that	
  he	
  

wanted	
  them	
  to	
  be	
  ‘authentic,’	
  which	
  being	
  European	
  born	
  would	
  unsettle.	
  	
  The	
  contract	
  terms	
  

suggest	
  (at	
  least	
  from	
  the	
  studio’s	
  perspective)	
  that	
  being	
  Brazilian-­‐born	
  and	
  singing	
  only	
  

Brazilian	
  music	
  were	
  signifiers	
  of	
  authenticity.	
  	
  	
  

In	
  December,	
  Carmen	
  recorded	
  a	
  two-­‐sided	
  record—both	
  songs	
  composed	
  by	
  Josué	
  de	
  

Barros—that	
  hit	
  stores	
  within	
  a	
  month.	
  	
  Its	
  immediate	
  success	
  led	
  the	
  studio	
  to	
  invite	
  her	
  to	
  

record	
  four	
  more	
  songs	
  on	
  January	
  22	
  and	
  23,	
  1930.	
  Of	
  the	
  four	
  songs	
  Carmen	
  recorded	
  in	
  

January	
  1930,	
  two	
  were	
  marchinhas	
  [diminutive	
  of	
  march].	
  	
  A	
  marcha	
  [march],	
  or	
  marchinha,	
  is	
  

considered	
  to	
  be	
  of	
  African	
  origin	
  and	
  is	
  a	
  Brazilian	
  musical	
  style	
  created	
  for	
  carnival	
  celebrations	
  

(Ligiéro	
  Coelho	
  1998:	
  44).	
  Given	
  RCA	
  Victor’s	
  ability	
  to	
  quickly	
  press	
  78s,	
  the	
  records	
  were	
  clearly	
  

intended	
  to	
  coincide	
  with	
  carnival,	
  which	
  fell	
  in	
  March	
  that	
  year.	
  



81	
   

By	
  January	
  27,	
  Carmen	
  was	
  back	
  in	
  the	
  studio	
  recording	
  Joubert	
  de	
  Carvalho’s	
  “Pra	
  você	
  

gostar	
  de	
  mim”	
  [In	
  order	
  for	
  you	
  to	
  like	
  me],	
  better	
  known	
  as	
  “Taí”	
  (Castro	
  2005:	
  51).	
  	
  “Taí,”	
  a	
  

marchinha,25	
  became	
  wildly	
  popular,	
  selling	
  over	
  35,000	
  records	
  and	
  breaking	
  all	
  record	
  sales	
  to	
  

become	
  the	
  year’s	
  most	
  popular	
  carnival	
  song	
  (Shaw	
  2013:12).	
  	
  Meanwhile	
  RCA	
  Victor	
  embarked	
  

on	
  a	
  print	
  publicity	
  campaign	
  to	
  circulate	
  her	
  smiling	
  image	
  as	
  a	
  singer	
  of	
  Brazilian	
  music	
  (Vida	
  

Doméstica	
  [Domestic	
  Life]	
  magazine	
  reproduced	
  in	
  Castro	
  2005:	
  un-­‐paginated	
  interleaves).	
  

“Taí”’s	
  success	
  turned	
  the	
  young	
  woman	
  who	
  hoped	
  to	
  be	
  the	
  next	
  Queen	
  of	
  Brazilian	
  Cinema	
  

into	
  a	
  singer	
  of	
  Afro-­‐Brazilian	
  carnival	
  music.	
  	
  Although	
  Afro-­‐Brazilian	
  culture	
  was	
  ostensibly	
  

getting	
  celebrated,	
  as	
  reflected	
  in	
  the	
  popularity	
  of	
  music	
  with	
  Afro-­‐Brazilian	
  origins,	
  it	
  was	
  white	
  

music	
  performers	
  that	
  enjoyed	
  the	
  most	
  media	
  coverage	
  and	
  ultimately	
  the	
  most	
  commercial	
  

success	
  (Mendonça	
  1999:	
  52).	
  	
  Carmen	
  was	
  not	
  the	
  only	
  white	
  sambista	
  [someone	
  who	
  sings,	
  

composes,	
  or	
  plays	
  samba	
  music]	
  whose	
  image	
  circulated	
  widely.	
  	
  This	
  suggests	
  that	
  even	
  in	
  a	
  

climate	
  where	
  racial	
  mixing	
  was	
  increasingly	
  valued,	
  looking	
  white	
  still	
  mattered	
  very	
  much.	
  	
  	
  	
  	
  

“Eu	
  gosto	
  da	
  minha	
  terra”	
  [I	
  Love	
  my	
  Land]	
  

Deste	
  Brasil	
  tão	
  formoso	
   	
   	
   From	
  Brazil	
  so	
  powerful	
  
Eu	
  filha	
  sou,	
  vivo	
  feliz	
   	
   	
   	
   I	
  am	
  a	
  daughter,	
  living	
  happy	
  
Tenho	
  orgulho	
  da	
  raça	
   	
   	
   I	
  have	
  pride	
  in	
  the	
  race	
  
Da	
  gente	
  pura	
  do	
  meu	
  país.	
   	
   	
   Of	
  the	
  pure	
  people	
  of	
  my	
  country.	
  
Sou	
  brasileira,	
  reparem	
   	
   	
   I	
  am	
  a	
  Brazilian,	
  observe	
  
No	
  meu	
  olhar,	
  que	
  ele	
  diz	
   	
   	
   In	
  my	
  appearance,	
  what	
  it	
  says	
  
E	
  o	
  meu	
  samba	
  denuncia	
   	
   	
   And	
  my	
  samba	
  betrays	
  	
  
Que	
  eu	
  filha	
  sou	
  deste	
  país	
  .	
  	
  .	
  .	
   	
   That	
  I	
  am	
  a	
  daughter	
  of	
  this	
  country	
  .	
  .	
  .	
  	
  
	
  

                                                
25	
  Stylistically,	
  marchinhas	
  were	
  appealing	
  because	
  they	
  allowed	
  Carmen	
  to	
  sing	
  in	
  a	
  style	
  that	
  suited	
  her	
  voice,	
  

which	
  was	
  pleasant	
  but	
  lacked	
  range.	
  	
  In	
  fact,	
  she	
  would	
  eventually	
  record	
  over	
  one	
  hundreds	
  songs	
  in	
  the	
  genre	
  

throughout	
  her	
  career	
  (Ligiéro	
  Coelho	
  1998:	
  44).	
  	
  	
  



82	
   

	
   	
  

The	
  same	
  year	
  Carmen	
  achieved	
  success	
  with	
  “Taí,”	
  RCA	
  Victor	
  had	
  her	
  record	
  “Eu	
  gosto	
  

da	
  minha	
  terra.”	
  	
  The	
  song’s	
  lyrics	
  (partially	
  excerpted	
  above)	
  reflect	
  the	
  studio’s	
  efforts	
  at	
  

publicity	
  triage	
  over	
  a	
  gaffe	
  Carmen	
  had	
  made	
  in	
  a	
  magazine	
  interview.	
  	
  When	
  asked	
  by	
  a	
  	
  	
  

Vida	
  Doméstica	
  [Domestic	
  Life]	
  reporter	
  if	
  she	
  had	
  been	
  born	
  in	
  Rio	
  –	
  the	
  city	
  regarded	
  as	
  the	
  

birthplace	
  for	
  urban	
  samba	
  music	
  –	
  Carmen	
  replied,	
  “That’s	
  interesting.	
  	
  Everyone	
  who	
  knows	
  

me	
  thinks	
  I’m	
  Brazilian,	
  born	
  in	
  Rio.	
  	
  As	
  you	
  see,	
  I	
  am	
  a	
  morena26	
  and	
  am	
  a	
  true	
  type	
  of	
  Brazilian.	
  	
  

But	
  I	
  am	
  a	
  daughter	
  of	
  Portugal.	
  	
  I	
  was	
  born	
  in	
  Marco	
  de	
  Canavezes	
  and	
  came	
  to	
  Brazil	
  at	
  one	
  

year	
  old.	
  	
  But	
  my	
  heart	
  is	
  Brazilian	
  and	
  if	
  it	
  weren’t	
  I	
  would	
  not	
  be	
  able	
  to	
  comprehend	
  so	
  well	
  

the	
  music	
  of	
  this	
  marvelous	
  and	
  enchanted	
  land”	
  (Castro	
  2005:	
  63).	
  	
  Her	
  comments	
  reflect	
  the	
  

Freyrian	
  idea	
  that	
  one	
  can	
  be	
  a	
  “true	
  type	
  of	
  Brazilian”	
  regardless	
  of	
  race	
  or	
  where	
  one	
  is	
  born.	
  	
  

To	
  understand	
  Brazilian	
  music	
  and	
  to	
  perform	
  it	
  well	
  could	
  give	
  one	
  a	
  Brazilian	
  “heart”	
  and	
  

therefore	
  make	
  one	
  a	
  Brazilian.	
  	
  The	
  lyrics	
  when	
  considered	
  alongside	
  Carmen’s	
  comments	
  

suggest	
  that	
  being	
  among	
  Brazilians	
  her	
  whole	
  life	
  made	
  Carmen	
  Brazilian	
  as	
  well	
  such	
  that	
  one	
  

can	
  even	
  see	
  it	
  in	
  her	
  morena	
  appearance.	
  	
  Her	
  samba	
  seems	
  to	
  “betray”	
  the	
  mark	
  of	
  the	
  Negro.	
  

Since	
  Carmen’s	
  agreement	
  with	
  RCA	
  Victor	
  had	
  included	
  obscuring	
  her	
  Portuguese	
  roots,	
  

the	
  studio	
  was	
  mortified	
  by	
  her	
  admission.	
  “Eu	
  gosto	
  da	
  minha	
  terra”	
  was	
  recorded	
  and	
  released	
  

within	
  a	
  month	
  of	
  the	
  interview	
  as	
  a	
  means	
  of	
  reinforcing	
  her	
  authenticity	
  and	
  right	
  to	
  sing	
  what	
  

                                                
26	
  Morena	
  is	
  a	
  broadly	
  encompassing	
  term	
  in	
  both	
  Spanish	
  and	
  Portuguese	
  to	
  indicate	
  ‘dark’	
  physical	
  coloring	
  of	
  

hair,	
  skin,	
  and	
  eyes.	
  	
  In	
  Brazil	
  the	
  term	
  is	
  also	
  laden	
  with	
  class	
  implications.	
  	
  While	
  morena	
  often	
  suggests	
  a	
  white	
  

person	
  with	
  dark	
  features,	
  I	
  have	
  heard	
  it	
  used	
  to	
  describe	
  people	
  who	
  are	
  obviously	
  of	
  African	
  descent	
  yet	
  are	
  

middle-­‐class.	
  	
  In	
  such	
  cases,	
  it	
  is	
  considered	
  an	
  insult	
  to	
  describe	
  a	
  middle-­‐class	
  person	
  as	
  black,	
  negro.	
  



83	
   

was	
  becoming	
  national	
  music.	
  	
  The	
  incident	
  reflects	
  a	
  couple	
  of	
  things.	
  	
  First,	
  music	
  producers	
  

were	
  anxious	
  to	
  locate	
  ‘authentic’	
  brasilidade	
  as	
  being	
  connected	
  somehow	
  to	
  Afro-­‐Brazilian	
  

culture	
  or	
  race.	
  	
  Second,	
  possessing	
  Afro-­‐Brazilian	
  authenticity	
  did	
  not	
  necessarily	
  require	
  being	
  

of	
  African	
  descent.	
  	
  In	
  Carmen’s	
  case,	
  her	
  ability	
  to	
  samba	
  well	
  demonstrated	
  that	
  she	
  was	
  a	
  true	
  

“daughter”	
  of	
  the	
  “Brazilian	
  race,”	
  which	
  was	
  implicitly	
  mixed.	
  	
  Interestingly,	
  following	
  her	
  1930	
  

admission	
  of	
  being	
  Portuguese	
  born,	
  there	
  was	
  no	
  public	
  outcry	
  over	
  her	
  ‘right’	
  to	
  sing	
  samba.	
  	
  

Lack	
  of	
  interest	
  in	
  Carmen’s	
  origins	
  in	
  relationship	
  to	
  authenticity	
  suggests	
  that	
  notions	
  about	
  

the	
  fluidity	
  and	
  porousness	
  of	
  Brazilian	
  race	
  were	
  already	
  in	
  circulation	
  before	
  Freyre	
  published	
  

Casa-­‐Grande	
  in	
  1933.	
  	
  This	
  is	
  not	
  to	
  suggest	
  that	
  appearing	
  white	
  and	
  elegant	
  were	
  not	
  

important	
  for	
  Carmen’s	
  success.	
  Rather,	
  Carmen	
  presented	
  a	
  balance	
  of	
  modernity	
  and	
  tradition	
  

that	
  was	
  then	
  desirable	
  (Mendonça	
  1999:	
  45-­‐47).	
  	
  Her	
  glamorous,	
  modern	
  white	
  image	
  

complemented	
  her	
  music,	
  which	
  was	
  understood	
  to	
  be	
  ‘traditional’	
  by	
  virtue	
  of	
  its	
  connection	
  to	
  

Afro-­‐Brazilian	
  culture.	
  	
  Such	
  a	
  balancing	
  required	
  carefully	
  honed	
  self-­‐presentation	
  and	
  

performance	
  skills.	
  	
  From	
  Carmen’s	
  comments	
  and	
  the	
  popularity	
  she	
  enjoyed,	
  we	
  may	
  infer	
  that	
  

performing	
  Brazlianness	
  well	
  was	
  supremely	
  important.	
  

The	
  Importance	
  of	
  Radio	
  

One	
  reason	
  samba	
  and	
  MPB	
  in	
  general	
  were	
  so	
  influential	
  had	
  to	
  do	
  with	
  technological	
  

developments.	
  When	
  Getúlio	
  Vargas	
  became	
  president	
  in	
  1930,	
  his	
  administration	
  sought	
  to	
  

treat	
  mass	
  media	
  as	
  a	
  “public	
  utility”	
  in	
  order	
  to	
  regulate	
  Brazilian	
  culture	
  (Williams	
  2001:	
  66).	
  	
  

Although	
  the	
  government	
  had	
  wanted	
  to	
  emulate	
  the	
  Fascist	
  approach	
  to	
  radio	
  control,	
  the	
  

quickest	
  path	
  to	
  expansion	
  proved	
  to	
  be	
  the	
  legalization	
  of	
  commercial	
  radio.	
  	
  Argentine	
  radio	
  

had	
  been	
  making	
  inroads	
  into	
  Brazil	
  and	
  was	
  affecting	
  popular	
  taste	
  as	
  reflected	
  in	
  Carmen’s	
  late	
  



84	
   

twenties	
  love	
  of	
  tango.	
  	
  Not	
  long	
  after	
  Carmen	
  made	
  her	
  first	
  record	
  in	
  1929,	
  the	
  government	
  

became	
  concerned	
  that	
  Argentine	
  radio	
  would	
  overtake	
  Brazil’s	
  airwaves.	
  	
  So	
  in	
  1932,	
  radio	
  

advertising	
  was	
  legalized	
  with	
  the	
  objective	
  to	
  quickly	
  expand	
  domestic	
  transmission	
  (McCann	
  

2004:	
  23).	
  	
  Shortwave	
  and	
  commercial	
  radio	
  frequencies	
  expanded	
  their	
  reach	
  in	
  the	
  thirties	
  and	
  

extended	
  to	
  the	
  far	
  corners	
  of	
  Brazil	
  (Vianna	
  1999	
  [1995]:	
  77).	
  	
  As	
  transmission	
  increased,	
  the	
  

cost	
  of	
  radio	
  sets	
  decreased.	
  	
  Even	
  working-­‐class	
  families	
  could	
  now	
  afford	
  radios	
  and	
  radio	
  

ownership	
  in	
  households	
  grew	
  (McCann	
  2004:	
  23).	
  	
  For	
  those	
  in	
  small	
  towns	
  who	
  could	
  still	
  not	
  

manage	
  the	
  expense,	
  public	
  loud	
  speakers	
  were	
  set	
  up	
  by	
  the	
  end	
  of	
  the	
  decade	
  (Vianna	
  1999	
  

[1995]:	
  77).	
  	
  

Radio	
  programs	
  mostly	
  emanated	
  from	
  the	
  nation’s	
  capital,	
  Rio	
  de	
  Janeiro.	
  	
  By	
  1935	
  

fourteen	
  radio	
  stations	
  had	
  established	
  studios.	
  	
  As	
  Carmen	
  Miranda	
  became	
  one	
  of	
  the	
  thirties’	
  

best-­‐known	
  sambistas,	
  Rio-­‐based	
  stations	
  broadcast	
  up	
  the	
  Atlantic	
  coast	
  reaching	
  a	
  vast	
  

audience	
  (Vianna	
  1999	
  [1995]:	
  24).	
  	
  Most	
  of	
  the	
  stations	
  featured	
  live	
  music	
  programming	
  and	
  

easily	
  filled	
  their	
  airwaves	
  by	
  drawing	
  upon	
  local	
  talent	
  (McCann	
  2004:	
  23).	
  	
  In	
  thirties	
  Rio	
  de	
  

Janeiro,	
  the	
  popular	
  local	
  music	
  was	
  samba.	
  	
  

With	
  commercial	
  radio	
  expansion,	
  MPB	
  became	
  more	
  accessible,	
  though	
  radio	
  was	
  not	
  

the	
  only	
  means	
  for	
  circulating	
  music.	
  	
  Comparable	
  to	
  US	
  commercial	
  radio,	
  Brazilian	
  radio	
  aimed	
  

for	
  a	
  schedule	
  of	
  live	
  studio	
  performances	
  yet	
  still	
  needed	
  records	
  to	
  fill	
  some	
  slots	
  (McCann	
  

2004:25).	
  	
  Before	
  Rio	
  de	
  Janeiro	
  was	
  the	
  nation’s	
  radio	
  center,	
  the	
  city	
  had	
  already	
  become	
  the	
  

twenties	
  Brazilian	
  recording	
  center.	
  Thirties	
  radio	
  producers	
  could	
  choose	
  from	
  a	
  range	
  of	
  record	
  

labels	
  to	
  fill	
  their	
  open	
  airtime	
  slots.	
  	
  Odeon,	
  RCA	
  Victor,	
  Columbia,	
  and	
  Brunswick	
  had	
  all	
  

entered	
  the	
  Brazilian	
  market	
  in	
  the	
  twenties	
  and	
  based	
  themselves	
  in	
  Rio	
  de	
  Janeiro.	
  	
  Before	
  the	
  



85	
   

radio	
  industry	
  began	
  drawing	
  upon	
  local	
  talent,	
  the	
  recording	
  industry	
  had	
  already	
  begun	
  to	
  hire	
  

carioca	
  musicians.	
  	
  Though	
  the	
  recording	
  labels	
  were	
  multinational,	
  they	
  were	
  not	
  interested	
  in	
  

saturating	
  the	
  Brazilian	
  market	
  with	
  imported	
  music.	
  	
  Rather,	
  Odeon,	
  RCA	
  Victor,	
  and	
  Columbia27	
  

wanted	
  to	
  expand	
  their	
  international	
  markets	
  and	
  sought	
  to	
  build	
  consumer	
  taste	
  for	
  popular	
  

Brazilian	
  music	
  (McCann	
  2004:	
  26).	
  	
  

Newly	
  available	
  and	
  affordable	
  records,	
  record	
  players,	
  and	
  radios	
  helped	
  to	
  create	
  

conduits	
  for	
  music	
  circulation.	
  	
  Music	
  genres	
  and	
  performers’	
  radio	
  personae	
  were	
  circulated	
  via	
  

these	
  pathways	
  functioning	
  as	
  highly	
  portable	
  symbols	
  that	
  could	
  carry	
  nationalist	
  meanings.	
  	
  

Even	
  as	
  the	
  very	
  act	
  of	
  purchasing	
  a	
  record	
  represented	
  participation	
  in	
  Brazil’s	
  new	
  consumer	
  

culture,	
  the	
  records	
  and	
  performers	
  one	
  preferred	
  could	
  signify	
  opinions	
  about	
  Brazilian	
  musical	
  

aesthetics	
  and	
  authenticity.	
  	
  Access,	
  circulation,	
  and	
  shared	
  repositories	
  of	
  symbols	
  in	
  thirties	
  

Brazil	
  led	
  to	
  an	
  environment	
  that	
  created	
  an	
  addressable	
  public	
  known	
  as	
  Brazilians	
  who	
  were	
  

increasingly	
  self-­‐identifying	
  as	
  mestiço.	
  	
  Consumers	
  purchased	
  media	
  products,	
  experienced	
  the	
  

circulation	
  of	
  ideas,	
  and	
  developed	
  shared	
  understandings	
  about	
  what	
  media	
  symbols	
  such	
  as	
  

Carmen	
  Miranda	
  meant.	
  	
  As	
  addressed	
  above,	
  she	
  represented	
  a	
  balancing	
  act	
  of	
  different	
  

ideologies	
  connected	
  to	
  race	
  and	
  brasilidade:	
  modernity	
  and	
  tradition,	
  white	
  glamour	
  and	
  Afro-­‐

Brazilian	
  culture.	
  	
  What	
  constituted	
  mestiço	
  and	
  Brazilian	
  were	
  in	
  effect	
  getting	
  negotiated	
  

through	
  popular	
  culture	
  figures	
  such	
  as	
  Carmen.	
  	
  If	
  an	
  elegant	
  Euro-­‐Brazilian	
  could	
  demonstrate	
  

such	
  skill	
  at	
  interpreting	
  Afro-­‐Brazilian	
  music	
  then	
  she	
  was	
  an	
  example	
  of	
  how	
  malleable	
  the	
  

Brazilian	
  ‘race’	
  could	
  be.	
  	
  	
  	
  

In	
  thirties	
  Brazil,	
  Carmen	
  became	
  the	
  “Ambassador	
  of	
  Samba”	
  and	
  one	
  of	
  the	
  best-­‐selling	
  

                                                
27	
  Brunswick	
  did	
  not	
  remain	
  long	
  in	
  Brazil	
  leaving	
  the	
  market	
  to	
  the	
  other	
  three	
  labels	
  for	
  the	
  duration	
  of	
  the	
  1930s.	
  



86	
   

recording	
  artists.	
  	
  People	
  from	
  all	
  walks	
  of	
  life—bureaucrats,	
  musicians,	
  and	
  fans—could	
  belong	
  

to	
  a	
  Brazilian	
  public	
  whose	
  musical	
  tastes	
  were	
  getting	
  based	
  on	
  an	
  idea	
  of	
  what	
  was	
  good	
  for	
  

the	
  nation	
  (McCann	
  2004:15).	
  	
  To	
  ‘elect’	
  Carmen	
  Miranda	
  as	
  Brazil’s	
  samba	
  ambassador	
  would	
  

have	
  been	
  impossible	
  without	
  the	
  thirties	
  media	
  that	
  circulated	
  her	
  star	
  image	
  and	
  its	
  associated	
  

look	
  and	
  sound.	
  	
  	
  

Ambassador	
  of	
  Samba	
  

Carmen’s	
  new	
  found	
  national	
  popularity	
  with	
  “Taí”	
  in	
  1930	
  was	
  significant	
  for	
  two	
  

reasons.	
  	
  First,	
  it	
  linked	
  Carmen	
  to	
  carioca	
  carnival	
  and	
  second	
  it	
  framed	
  her	
  as	
  a	
  singer	
  of	
  music	
  

heavily	
  influenced	
  by	
  Afro-­‐Brazilian	
  styles	
  and	
  instrumentation.	
  	
  	
  

Marchinhas	
  such	
  as	
  “Taí”	
  worked	
  for	
  Carmen	
  because	
  they	
  suited	
  her	
  vocal	
  abilities	
  and	
  

because	
  they	
  were	
  carnival-­‐themed.	
  	
  Singing	
  carnival	
  music	
  gave	
  Carmen	
  license	
  to	
  evoke	
  street	
  

slang,	
  make	
  sexual	
  innuendoes	
  (common	
  in	
  carnival	
  music),	
  and	
  engage	
  in	
  Afro-­‐Brazilian	
  forms	
  

of	
  verbal	
  play.	
  	
  These	
  qualities	
  associated	
  with	
  carnival	
  music	
  happened	
  also	
  to	
  be	
  areas	
  of	
  

particular	
  strength	
  for	
  Carmen	
  as	
  a	
  performer.	
  

	
  Being	
  associated	
  with	
  Afro-­‐Brazilian	
  music	
  was	
  important	
  because	
  increasingly	
  samba	
  

was	
  becoming	
  emblematic	
  of	
  national	
  identity.	
  	
  During	
  the	
  Vargas	
  regime	
  samba-­‐exaltação	
  

[samba	
  exaltation]	
  emerged	
  as	
  a	
  means	
  for	
  defining	
  brasilidade.	
  	
  Therefore	
  those	
  associated	
  

with	
  samba	
  could	
  in	
  turn	
  have	
  a	
  hand	
  in	
  shaping	
  brasilidade’s	
  meaning.	
  	
  In	
  addition	
  to	
  being	
  an	
  

adept	
  sambista	
  and	
  looking	
  glamorous	
  and	
  white,	
  Carmen	
  had	
  the	
  good	
  fortune	
  to	
  live	
  at	
  the	
  

center	
  for	
  samba	
  production.	
  	
  In	
  the	
  twenties	
  and	
  thirties,	
  if	
  a	
  sambista	
  wanted	
  to	
  get	
  recorded	
  

and	
  be	
  heard	
  on	
  the	
  radio,	
  she	
  needed	
  to	
  be	
  in	
  Rio	
  to	
  gain	
  a	
  national	
  audience,	
  since	
  the	
  

nation’s	
  capital	
  was	
  also	
  the	
  country’s	
  music	
  capital.	
  	
  From	
  Rio	
  de	
  Janeiro	
  samba	
  got	
  transmitted	
  



87	
   

out	
  to	
  the	
  rest	
  of	
  Brazil	
  popularizing	
  the	
  local	
  music	
  and	
  turning	
  it	
  into	
  a	
  national	
  cultural	
  form.	
  	
  

Among	
  the	
  stations	
  popularizing	
  samba,	
  the	
  most	
  influential	
  was	
  Rádio	
  Nacional.	
  	
  	
  

The	
  station	
  played	
  MPB	
  and	
  was	
  known	
  for	
  hiring	
  talented	
  producers	
  and	
  famous	
  

performers	
  (McCann	
  2004:	
  20).	
  	
  Commercial	
  radio	
  producers,	
  such	
  as	
  those	
  at	
  Rádio	
  Nacional,	
  

tapped	
  into	
  local	
  trends	
  and	
  broadcast	
  them	
  to	
  a	
  national	
  market.	
  	
  While	
  the	
  station’s	
  

programming	
  included	
  a	
  range	
  of	
  different	
  samba	
  styles,	
  Rádio	
  Nacional	
  consistently	
  claimed	
  

that	
  samba	
  was	
  a	
  national	
  cultural	
  form	
  with	
  a	
  distinctive	
  nature	
  and	
  meaning	
  (McCann	
  2004:	
  

42-­‐43).	
  	
  	
  	
  

Though	
  a	
  number	
  of	
  sambistas’	
  voices	
  and	
  perspectives	
  were	
  heard	
  on	
  the	
  air,	
  lyrics	
  and	
  

critical	
  reviews	
  portrayed	
  samba	
  as	
  coming	
  down	
  from	
  the	
  favelas	
  [shanty	
  towns	
  in	
  Rio’s	
  hills]	
  

into	
  the	
  city	
  center	
  in	
  a	
  pure,	
  authentic	
  expression	
  of	
  brasilidade	
  (McCann	
  2004:	
  42).	
  	
  The	
  

popular	
  origin	
  narrative	
  about	
  ‘pure’	
  samba	
  as	
  a	
  product	
  of	
  the	
  favelas	
  was	
  implicitly	
  a	
  narrative	
  

about	
  race	
  as	
  carrier	
  of	
  cultural	
  authenticity.	
  	
  The	
  favelas	
  were	
  and	
  continue	
  to	
  be	
  occupied	
  by	
  

black	
  and	
  mixed-­‐race	
  Brazilians.	
  	
  Rádio	
  Nacional’s	
  polemic	
  about	
  samba	
  origins	
  was	
  a	
  reductive	
  

one	
  that	
  “	
  .	
  .	
  .	
  lent	
  credence	
  to	
  a	
  rhetoric	
  of	
  racial	
  democracy	
  which	
  pointed	
  to	
  esteem	
  for	
  Afro-­‐

Brazilian	
  culture	
  as	
  evidence	
  racism	
  did	
  not	
  exist	
  in	
  Brazil”	
  (McCann	
  2004:	
  43).28	
  	
  At	
  the	
  same	
  

                                                
28	
  Racial	
  discrimination	
  is	
  real	
  in	
  Brazil	
  though	
  difficult	
  to	
  identify	
  in	
  its	
  subtlety.	
  	
  For	
  example,	
  dark	
  skinned	
  

Brazilians	
  are	
  underrepresented	
  in	
  higher	
  education	
  and	
  positions	
  of	
  power.	
  	
  Class	
  has	
  a	
  great	
  deal	
  to	
  do	
  with	
  racial	
  

discrimination,	
  but	
  what	
  often	
  gets	
  overlooked	
  is	
  the	
  history	
  of	
  slavery	
  that	
  has	
  left	
  so	
  many	
  Afro-­‐Brazilians	
  in	
  

poverty.	
  	
  In	
  recent	
  years	
  there	
  have	
  been	
  efforts	
  to	
  counter	
  academic	
  underrepresentation	
  through	
  US-­‐style	
  

affirmative	
  action.	
  	
  Yet	
  the	
  formula	
  does	
  not	
  work	
  because	
  of	
  the	
  widespread	
  belief	
  that	
  all	
  Brazilians	
  are	
  “mixed.”	
  	
  

So	
  asking	
  a	
  student	
  to	
  self-­‐identify	
  their	
  racial	
  make-­‐up	
  on	
  a	
  form	
  is	
  often	
  a	
  futile	
  exercise.	
  	
  Since	
  the	
  late	
  1950s,	
  

scholars—Brazilian	
  and	
  non-­‐Brazilian—(e.g.,	
  Fernandes	
  1969;	
  Hanchard	
  1994;	
  Skidmore	
  1993)	
  and	
  Afro-­‐Brazilian	
  



88	
   

time,	
  samba	
  was	
  simultaneously	
  conceived	
  of	
  as	
  a	
  “musical	
  blending	
  of	
  white	
  and	
  black	
  culture”	
  

(Vianna	
  1999	
  [1995]:	
  12).	
  	
  Though	
  samba’s	
  Afro-­‐Brazilian	
  influences	
  were	
  celebrated	
  via	
  on-­‐air	
  

radio	
  rhetoric,	
  in	
  practice	
  it	
  was	
  white	
  sambistas	
  such	
  as	
  Carmen	
  that	
  appeared	
  in	
  print	
  media	
  

(Mendonça	
  1999:	
  52).	
  	
  In	
  this	
  way	
  samba	
  became	
  the	
  “national	
  rhythm”	
  that	
  balanced	
  between	
  

“the	
  celebration	
  of	
  racial	
  harmony	
  and	
  the	
  whitening	
  ideal”	
  (Mendonça	
  1999:	
  50).	
  	
  Through	
  the	
  

vehicle	
  of	
  someone	
  such	
  as	
  Carmen	
  Miranda,	
  this	
  balancing	
  had	
  the	
  potential	
  to	
  represent	
  Brazil	
  

as	
  a	
  racial	
  democracy.	
  

While	
  there	
  was	
  no	
  changing	
  her	
  phenotypical	
  whiteness,	
  performance-­‐wise	
  Carmen	
  was	
  

adept	
  at	
  speech	
  and	
  singing	
  styles	
  associated	
  with	
  Afro-­‐Brazilian	
  sambistas.	
  	
  Thus	
  she	
  was	
  

simultaneously	
  white	
  and	
  ‘authentic.’	
  	
  She	
  created	
  “musical	
  performances,	
  which	
  were	
  

characterized	
  by	
  humorous	
  allusion,	
  corporeal	
  expressiveness,	
  and	
  a	
  strong	
  sensuality”	
  (Ligiéro	
  

Coelho	
  1998:	
  25),	
  qualities	
  popularly	
  associated	
  with	
  Afro-­‐Brazilians.	
  	
  By	
  1930	
  samba’s	
  

authenticity	
  rooted	
  in	
  carioca	
  blackness	
  –	
  a	
  blackness	
  characterized	
  by	
  urban	
  living,	
  the	
  city’s	
  

morros	
  [hills],	
  and	
  musical	
  tastes	
  –	
  was	
  already	
  the	
  normative	
  standard	
  as	
  exemplified	
  by	
  

Carmen’s	
  1930	
  recording	
  of	
  “O	
  nêgo29	
  no	
  samba”	
  [The	
  Black	
  in	
  Samba].	
  	
  The	
  song	
  proclaimed	
  

that	
  unlike	
  blacks,	
  white	
  people	
  didn’t	
  know	
  how	
  to	
  samba	
  (Ligiéro	
  Coelho	
  1998:	
  55-­‐56).	
  	
  

Significantly,	
  this	
  song	
  was	
  only	
  one	
  of	
  many	
  Carmen	
  recorded	
  which	
  humorously	
  addressed	
  
                                                                                                                                                         
activists	
  have	
  widely	
  rejected	
  what	
  has	
  come	
  to	
  be	
  referred	
  to	
  as	
  the	
  “myth	
  of	
  racial	
  democracy.”	
  	
  Nonetheless,	
  

Brazilians	
  of	
  all	
  skin	
  colors	
  and	
  social	
  strata	
  continue	
  to	
  evoke	
  the	
  idea	
  that	
  Brazil	
  has	
  no	
  racism	
  because	
  everyone	
  is	
  

“mixed.”	
  	
  	
  

29	
  Negô	
  is	
  a	
  variation	
  of	
  “negro”	
  [black],	
  which	
  is	
  a	
  colloquial	
  term	
  meant	
  to	
  express	
  affection.	
  	
  The	
  closest	
  English	
  

equivalent	
  is	
  “nigger”	
  (though	
  without	
  the	
  strong	
  negative	
  connotations)	
  as	
  it	
  is	
  sometimes	
  used	
  among	
  African	
  

Americans	
  on	
  intimate	
  terms	
  with	
  each	
  other.	
  Brazilians	
  of	
  all	
  hues	
  use	
  the	
  term	
  negô	
  to	
  address	
  one	
  another.	
  



89	
   

Brazilian	
  racial	
  dilemmas	
  (Mendonça	
  1999:	
  53).	
  	
  In	
  “O	
  nêgo	
  no	
  samba”	
  Carmen	
  sang	
  that	
  only	
  

someone	
  such	
  as	
  herself	
  who	
  was	
  “nasce”	
  [born]	
  black	
  could	
  publicly	
  deride	
  those	
  born	
  white,	
  

since	
  white	
  people	
  had	
  no	
  samba	
  skills.	
  	
  Considering	
  that	
  she	
  was	
  fond	
  of	
  injecting	
  humor	
  into	
  

her	
  recordings	
  and	
  that	
  she	
  sang	
  a	
  number	
  of	
  songs	
  celebrating	
  her	
  ‘blackness,’	
  it	
  seems	
  likely	
  

that	
  “O	
  nêgo	
  no	
  samba”	
  was	
  delivered	
  ironically.	
  	
  Irony	
  can	
  make	
  difficult	
  concepts	
  easier	
  to	
  

negotiate	
  by	
  creating	
  distance	
  from	
  the	
  subject	
  –	
  in	
  this	
  case	
  Carmen	
  navigates	
  her	
  Brazilian	
  

‘race’	
  by	
  singing	
  an	
  opposite	
  fact;	
  namely	
  that	
  she	
  was	
  ‘born	
  black.’	
  Irony	
  is	
  deployed	
  here	
  to	
  

elicit	
  ambivalent	
  laughter	
  by	
  stating	
  what	
  seems	
  to	
  be	
  an	
  opposite	
  fact	
  since,	
  as	
  we	
  saw,	
  early	
  in	
  

her	
  career	
  she	
  revealed	
  that	
  she	
  was	
  European.	
  	
  	
  Via	
  her	
  music	
  Carmen	
  helped	
  to	
  circulate	
  the	
  

notion	
  of	
  a	
  flexible	
  and	
  universal	
  Brazilian	
  mestiço	
  heritage	
  even	
  while	
  she	
  poked	
  fun	
  at	
  the	
  

idea.	
  

Carmen’s	
  ironic	
  delivery	
  of	
  such	
  lyrics	
  coexisted	
  with	
  circulating	
  notions	
  of	
  Brazilian	
  ‘race’	
  

as	
  highly	
  porous.	
  	
  Carmen’s	
  demonstrated	
  jeito	
  [skill,	
  ability]	
  to	
  samba	
  ‘proves’	
  her	
  Afro-­‐Brazilian	
  

heritage	
  even	
  as	
  she	
  ironically	
  calls	
  herself	
  black.	
  	
  Though	
  she	
  does	
  not	
  appear	
  black,	
  in	
  a	
  context	
  

of	
  fluid	
  racial	
  identities	
  where	
  cultural	
  performance	
  is	
  important,	
  she	
  demonstrates	
  that	
  Afro-­‐

Brazilian	
  heritage	
  can	
  be	
  expressed	
  in	
  ways	
  apart	
  from	
  physical	
  features.	
  	
  In	
  other	
  words,	
  ‘doing’	
  

samba	
  effectively	
  was	
  more	
  important	
  than	
  ‘being’	
  black.	
  	
  Emergent	
  ideas	
  about	
  what	
  it	
  was	
  to	
  

be	
  Brazilian	
  meant	
  celebrating	
  shared	
  Afro-­‐Brazilian	
  cultural	
  roots.	
  	
  The	
  white	
  Carmen	
  Miranda’s	
  

singing	
  “O	
  nêgo	
  no	
  samba”	
  participated	
  in	
  this	
  social	
  construction.	
  

Thanks	
  to	
  the	
  1930	
  success	
  of	
  “Taí,”	
  Carmen	
  became	
  Brazil’s	
  most	
  famous	
  singer.	
  	
  In	
  

1931	
  she	
  toured	
  to	
  Argentina	
  and	
  then	
  again	
  in	
  1934	
  as	
  the	
  “Ambassador	
  of	
  Samba”	
  (Shaw	
  

2013).	
  	
  Between	
  visits	
  to	
  Argentina,	
  1932	
  saw	
  Carmen	
  earn	
  a	
  contract	
  for	
  her	
  own	
  weekly	
  



90	
   

fifteen-­‐minute	
  slot	
  on	
  Rádio	
  Mayrink	
  Veiga	
  (ibid),	
  a	
  popular	
  commercial	
  radio	
  station	
  in	
  

competition	
  with	
  Rádio	
  Nacional	
  (McCann	
  2004:	
  35).	
  	
  

As	
  Ambassador	
  of	
  Samba,	
  Carmen	
  represented	
  Brazil	
  domestically	
  and	
  abroad.	
  	
  In	
  this	
  

unofficial	
  popular	
  culture	
  role,	
  Carmen’s	
  star	
  image	
  participated	
  in	
  constructing	
  new	
  ideas	
  about	
  

what	
  being	
  Brazilian	
  meant	
  in	
  terms	
  of	
  culture.	
  	
  Her	
  image	
  balanced	
  the	
  tensions	
  between	
  two	
  

opposing	
  idealized	
  perspectives	
  on	
  brasilidade:	
  a	
  white	
  aesthetic	
  and	
  harmonious	
  racial	
  

blending.	
  	
  She	
  represented	
  mestiçagem	
  by	
  appearing	
  appropriately	
  white	
  and	
  bourgeois	
  while	
  

successfully	
  interpreting	
  an	
  Afro-­‐Brazilian	
  influenced	
  art	
  form.	
  	
  New	
  technologies,	
  increasing	
  

acceptance	
  of	
  hybridity	
  (as	
  a	
  racial	
  and	
  cultural	
  conflation),	
  and	
  nationalist	
  sentiments	
  

converged	
  for	
  the	
  white,	
  working-­‐class	
  born	
  Carmen	
  to	
  popularize	
  samba.	
  	
  Popular	
  Brazilian	
  

beauty	
  ideals	
  and	
  modernity	
  circulated	
  in	
  the	
  media	
  and	
  were	
  founded	
  in	
  part	
  on	
  Hollywood’s	
  

racist	
  aesthetic	
  ideals.	
  	
  At	
  the	
  same	
  time	
  brasilidade	
  was	
  informed	
  by	
  distinctly	
  Brazilian	
  ideas	
  

about	
  what	
  constituted	
  “cultural	
  roots,”	
  namely	
  authenticity	
  in	
  Afro-­‐Brazilian	
  culture	
  (McCann	
  

2004:	
  21).	
  	
  	
  

The	
  wide	
  circulation	
  of	
  Carmen’s	
  white,	
  glamorous	
  photographs	
  and	
  films	
  in	
  connection	
  

with	
  a	
  black	
  influenced	
  music	
  form	
  made	
  her	
  an	
  ideal	
  example	
  of	
  Brazil	
  as	
  a	
  “mixed”	
  racial	
  

democracy.	
  	
  Rádio	
  Nacional’s	
  popular	
  rhetoric	
  seemed	
  to	
  prove	
  Freyre’s	
  assertion	
  that	
  

brasilidade	
  was	
  indebted	
  to	
  Afro-­‐Brazilian	
  culture	
  and	
  that	
  Portuguese	
  masters	
  loved	
  their	
  

slaves.	
  	
  While	
  the	
  polemic	
  about	
  samba	
  authenticity	
  was	
  reductive,	
  its	
  simplicity	
  and	
  portability	
  

meant	
  that	
  a	
  song	
  such	
  as	
  “O	
  nêgo	
  no	
  samba”	
  could	
  easily	
  communicate	
  the	
  emergent	
  national	
  

rhetoric.	
  	
  Through	
  the	
  expression	
  of	
  musical	
  taste,	
  consumers	
  got	
  to	
  participate	
  in	
  popular	
  

discourses	
  about	
  samba’s	
  articulation	
  of	
  pure	
  brasilidade.	
  	
  Contributing	
  to	
  samba’s	
  impact	
  on	
  



91	
   

new	
  understandings	
  about	
  brasilidade,	
  was	
  the	
  Brazilian	
  star	
  system	
  that	
  emerged	
  in	
  the	
  

thirties,	
  making	
  stars	
  out	
  of	
  performers	
  straddling	
  the	
  music	
  and	
  film	
  industries.	
  

	
  

The	
  Brazilian	
  Musical	
  

In	
  1929	
  Carmen	
  made	
  her	
  first	
  record	
  and	
  by	
  the	
  1930	
  carnival	
  season	
  she	
  was	
  a	
  national	
  

sensation.	
  	
  Three	
  years	
  later	
  she	
  was	
  cast	
  in	
  the	
  Brazilian	
  musical	
  film	
  A	
  voz	
  do	
  carnival	
  [The	
  

Voice	
  of	
  Carnival]	
  (1933).	
  	
  Like	
  many	
  of	
  Brazil’s	
  early	
  film	
  stars,	
  Carmen	
  first	
  established	
  her	
  

career	
  as	
  a	
  live	
  radio	
  and	
  recorded	
  singer	
  of	
  MPB	
  before	
  appearing	
  in	
  movies.	
  	
  Most	
  of	
  Brazil’s	
  

first	
  sound	
  films	
  were	
  musicals	
  centered	
  on	
  carnival	
  themes	
  and	
  were	
  interspersed	
  with	
  

performances	
  by	
  popular	
  singers	
  and	
  musicians	
  (Shaw	
  2013:	
  12).	
  	
  It	
  was	
  a	
  lucrative	
  formula	
  that	
  

attracted	
  audiences	
  despite	
  production	
  values	
  that	
  could	
  not	
  compete	
  with	
  the	
  usual	
  Hollywood	
  

fare.	
  

A	
  Brazilian	
  Star	
  System	
  

Rio-­‐based	
  Cinédia	
  studios	
  began	
  making	
  sound	
  films	
  in	
  1933.	
  	
  Cinédia	
  saw	
  there	
  was	
  

money	
  to	
  be	
  made	
  from	
  musical	
  films	
  featuring	
  carioca	
  carnival	
  songs	
  destined	
  for	
  seasonal	
  

popularity	
  (Dennison	
  and	
  Shaw	
  1993:	
  17).30	
  	
  And	
  so	
  producers	
  began	
  casting	
  radio	
  stars	
  with	
  

commercial	
  appeal,	
  a	
  formula	
  guaranteed	
  to	
  draw	
  an	
  audience	
  (Shaw	
  2013).	
  	
  Commercial	
  appeal	
  

meant	
  not	
  only	
  talent	
  but	
  also	
  whiteness.	
  	
  Though	
  there	
  were	
  popular	
  black	
  and	
  mixed-­‐race	
  

sambistas,	
  as	
  we	
  saw	
  earlier	
  the	
  ones	
  chosen	
  to	
  appear	
  in	
  print	
  and	
  film	
  media	
  were	
  white	
  

(Mendonça	
  1999:	
  52).	
  	
  	
  

                                                
30	
  Beginning	
  as	
  early	
  as	
  1906,	
  silent	
  documentary	
  films	
  shot	
  during	
  annual	
  carioca	
  carnival	
  celebrations	
  had	
  been	
  

very	
  popular	
  (Dennison	
  and	
  Shaw	
  2004:	
  17).	
  



92	
   

These	
  musical	
  comedy	
  films	
  were	
  precursors	
  to	
  the	
  chanchada	
  genre	
  that	
  was	
  to	
  remain	
  

popular	
  through	
  the	
  1950s.31	
  	
  Critics	
  scorned	
  the	
  movies,	
  but	
  they	
  were	
  wildly	
  popular	
  with	
  the	
  

public	
  (Stam	
  1997:	
  83).	
  	
  Though	
  influenced	
  by	
  Hollywood	
  musicals	
  in	
  terms	
  of	
  making	
  the	
  music	
  

numbers	
  focal	
  points,	
  Brazilian	
  musicals	
  were	
  unique	
  in	
  that	
  they	
  featured	
  national	
  music32	
  and	
  

were	
  carnival	
  themed.	
  	
  The	
  films	
  were	
  also	
  indebted	
  to	
  Brazilian	
  “revue”	
  theater	
  in	
  terms	
  of	
  

performance	
  styles	
  and	
  type	
  of	
  humor.	
  	
  Being	
  carnival	
  oriented,	
  the	
  films	
  were	
  steeped	
  in	
  irony	
  

and	
  parody	
  and	
  released	
  during	
  carnival	
  season.	
  	
  The	
  radio	
  stars	
  that	
  appeared	
  in	
  the	
  films	
  

typically	
  performed	
  marchas	
  and	
  sambas.	
  	
  These	
  popular	
  musical	
  comedies	
  reinforced	
  the	
  

importance	
  of	
  Afro-­‐Brazilian	
  music	
  and	
  carioca	
  carnival	
  in	
  Brazil	
  and	
  helped	
  create	
  a	
  domestic	
  

star	
  system.	
  	
  Performers	
  did	
  not	
  become	
  stars	
  after	
  appearing	
  in	
  a	
  musical	
  comedy.	
  	
  Rather,	
  the	
  

white	
  sambistas	
  already	
  considered	
  marketable	
  and	
  whose	
  images	
  already	
  circulated	
  via	
  print	
  

were	
  cast	
  in	
  the	
  movies	
  thereby	
  increasing	
  their	
  popularity.	
  	
  Such	
  a	
  cross-­‐generic	
  presence	
  

improved	
  a	
  performer’s	
  likelihood	
  to	
  become	
  a	
  star.	
  

Star	
  systems	
  in	
  the	
  US	
  and	
  elsewhere	
  emerged	
  as	
  20th	
  century	
  phenomena	
  representing	
  

a	
  convergence	
  of	
  artistry,	
  new	
  media	
  technologies,	
  and	
  consumerism.	
  	
  A	
  comparable	
  

convergence	
  occurred	
  in	
  thirties	
  Brazil,	
  though	
  the	
  trajectory	
  was	
  different.	
  	
  Early	
  Brazilian	
  stars	
  
                                                
31	
  In	
  the	
  1970s,	
  a	
  variation	
  on	
  chanchadas	
  emerged	
  called	
  pornochanchadas.	
  	
  The	
  films	
  were	
  erotic	
  comedies	
  

intended	
  to	
  titillate	
  straight	
  male	
  viewers	
  by	
  including	
  excessive	
  female	
  nudity	
  (Johnson	
  and	
  Stam	
  1995	
  [1982]:	
  40).	
  

32	
  By	
  contrast,	
  Argentine	
  musicals	
  –signifiers	
  of	
  that	
  country’s	
  national	
  identity	
  –	
  at	
  the	
  time	
  tended	
  to	
  have	
  more	
  

melodramatic	
  plotlines.	
  	
  One	
  of	
  the	
  most	
  popular	
  Argentine	
  radio	
  and	
  film	
  stars	
  was	
  Carlos	
  Gardel	
  whose	
  music	
  was	
  

celebrated	
  for	
  its	
  evocation	
  of	
  sadness	
  and	
  longing.	
  	
  In	
  Brazil,	
  much	
  popular	
  music,	
  even	
  when	
  addressing	
  sadness,	
  

often	
  has	
  an	
  upbeat	
  tempo.	
  	
  Film-­‐wise,	
  music	
  and	
  carnival	
  or	
  the	
  carnivalesque	
  have	
  been	
  popular	
  recurring	
  themes	
  

in	
  Brazilian	
  cinema.	
  	
  	
  



93	
   

crossed	
  back	
  and	
  forth	
  between	
  popular	
  music	
  and	
  film—samba	
  and	
  musicals—in	
  genres	
  that	
  

were	
  laden	
  with	
  nationalist	
  sentiments.	
  	
  To	
  be	
  a	
  star	
  of	
  Brazilian	
  cinema	
  and	
  samba	
  was	
  to	
  

inform	
  what	
  it	
  meant	
  to	
  be	
  Brazilian.	
  	
  	
  Carmen	
  Miranda	
  was	
  one	
  whose	
  portable	
  image	
  

circulated	
  widely	
  across	
  the	
  different	
  media.	
  

Although	
  leading	
  roles	
  were	
  given	
  to	
  Euro-­‐Brazilians,	
  blacks	
  were	
  very	
  much	
  present	
  in	
  

the	
  musicals	
  though	
  they	
  were	
  cast	
  in	
  minor	
  roles	
  that	
  showcased	
  “white	
  stars	
  and	
  a	
  white	
  

aesthetic”	
  (Stam	
  1997:	
  81).33	
  	
  Paradoxically,	
  samba	
  was	
  celebrated	
  for	
  its	
  Afro-­‐Brazilian	
  

connections.	
  	
  It	
  has	
  been	
  suggested	
  that	
  the	
  films	
  that	
  were	
  a	
  vehicle	
  for	
  samba’s	
  popularity	
  

helped	
  create	
  the	
  impression	
  the	
  music	
  was	
  a	
  “white	
  cultural	
  product”	
  (Stam	
  1997:	
  84).	
  	
  While	
  

some	
  audiences	
  may	
  have	
  interpreted	
  samba	
  as	
  such,	
  given	
  the	
  circulating	
  rhetoric	
  that	
  samba	
  

emerged	
  from	
  the	
  black	
  morros,	
  I	
  would	
  posit	
  that	
  more	
  audiences	
  understood	
  the	
  generic	
  

hybridity	
  someone	
  such	
  as	
  Carmen	
  was	
  meant	
  to	
  embody.	
  	
  In	
  Carmen	
  was	
  a	
  star	
  image	
  

balancing	
  the	
  tensions	
  between	
  idealized,	
  shared	
  Afro-­‐Brazilian	
  cultural	
  heritage	
  and	
  

valorization	
  of	
  a	
  white	
  physical	
  aesthetic.	
  	
  

Before	
  she	
  appeared	
  in	
  film,	
  Carmen’s	
  early	
  music	
  career	
  was	
  enhanced	
  through	
  the	
  

circulation	
  of	
  her	
  glamorous	
  photographs	
  in	
  print	
  media.	
  	
  Such	
  a	
  white	
  aesthetic	
  was	
  considered	
  

commercial	
  and	
  presented	
  a	
  lucrative	
  complement	
  to	
  her	
  genuine	
  musical	
  ability.	
  The	
  success	
  

she	
  enjoyed	
  musically	
  was	
  reinforced	
  through	
  such	
  print	
  media	
  circulation	
  and	
  facilitated	
  her	
  

transition	
  to	
  screen.	
  The	
  ‘right	
  look’	
  and	
  sound	
  got	
  her	
  cast	
  in	
  the	
  early	
  musical	
  comedies	
  (Shaw	
  

2013)	
  while	
  her	
  white	
  skin	
  guaranteed	
  that	
  she	
  would	
  be	
  featured	
  prominently	
  (Shaw	
  and	
  

                                                
33	
  For	
  example,	
  in	
  Alô,	
  alô,	
  Brasil!,	
  a	
  black	
  drummer	
  from	
  the	
  Simon	
  Boutman	
  orchestra	
  accompanies	
  Carmen	
  

Miranda	
  (Stam	
  1997:	
  81).	
  	
  	
  



94	
   

Dennison	
  2007:	
  118).	
  	
  

Carmen’s	
  film	
  debut	
  was	
  in	
  Brazil’s	
  first	
  sound	
  documentary	
  O	
  carnaval	
  cantado	
  no	
  Rio	
  

[Rio	
  Carnival	
  in	
  Song],	
  released	
  on	
  Ash	
  Wednesday,	
  March	
  1,	
  1933	
  (Shaw	
  2013:	
  14).	
  	
  The	
  film	
  

included	
  footage	
  of	
  Rio’s	
  wealthy	
  classes	
  at	
  their	
  exclusive	
  balls,	
  working	
  class	
  street	
  

processions,	
  and	
  Carmen	
  performing	
  in	
  the	
  studio	
  (ibid).	
  	
  That	
  same	
  year,	
  just	
  after	
  Lent	
  had	
  

begun,	
  Carmen	
  appeared	
  in	
  Brazil’s	
  first	
  narrative	
  musical	
  film	
  A	
  voz	
  do	
  carnaval	
  [The	
  Voice	
  of	
  

Carnival],	
  performing	
  in	
  three	
  musical	
  numbers	
  at	
  the	
  Rádio	
  Mayrink	
  Veiga	
  station.	
  	
  The	
  movie	
  

was	
  interspersed	
  with	
  footage	
  taken	
  from	
  carioca	
  street	
  carnival	
  festivities	
  that	
  provided	
  pretext	
  

for	
  the	
  studio-­‐shot	
  musical	
  numbers	
  (ibid).	
  Carmen’s	
  filmic	
  performances	
  at	
  the	
  radio	
  station	
  

strengthened	
  the	
  connection	
  between	
  broadcast	
  music	
  and	
  musical	
  films	
  for	
  Brazilian	
  

moviegoers.	
  	
  By	
  portraying	
  radio	
  stars	
  as	
  themselves	
  in	
  their	
  ‘natural	
  habitats,’	
  O	
  carnaval	
  

cantado	
  no	
  Rio	
  and	
  A	
  voz	
  do	
  carnaval	
  addressed	
  the	
  Brazilian	
  public	
  that	
  had	
  already	
  been	
  

established	
  by	
  radio	
  and	
  reinforced	
  the	
  connections	
  between	
  music,	
  carnival,	
  and	
  Rio	
  de	
  Janeiro.	
  	
  

Moreover,	
  the	
  films	
  situated	
  Carmen	
  as	
  a	
  carioca	
  sambista	
  who	
  participated	
  in	
  carnival.	
  

Early	
  radio	
  broadcasters	
  greeted	
  their	
  national	
  audiences	
  with	
  the	
  phrase,	
  “Alô,	
  alô,	
  

Brasil”	
  [Hello,	
  hello,	
  Brazil].	
  	
  The	
  expression	
  became	
  standardized	
  as	
  it	
  circulated	
  throughout	
  the	
  

vast	
  country	
  and	
  addressed	
  an	
  imagined	
  unified	
  community.	
  	
  The	
  media	
  phrase	
  was	
  highly	
  

portable	
  and	
  we	
  may	
  infer	
  highly	
  recognizable	
  given	
  that	
  it	
  was	
  decontextualized	
  from	
  radio	
  and	
  

recontextualized	
  into	
  the	
  1935	
  film	
  entitled	
  Alô,	
  alô,	
  Brasil!	
  	
  Moreover,	
  film	
  producers	
  were	
  

probably	
  appealing	
  to	
  radio	
  listeners	
  by	
  naming	
  the	
  film	
  after	
  a	
  recognizable	
  phrase	
  from	
  

another	
  mass	
  media	
  form.	
  	
  The	
  circulation	
  of	
  the	
  phrase	
  suggests	
  that	
  similar	
  work	
  was	
  being	
  

done	
  in	
  thirties	
  Brazilian	
  radio	
  as	
  in	
  the	
  1990s	
  Zambian	
  radio-­‐listening	
  community	
  Debra	
  



95	
   

Spitulnik	
  studies	
  (1996).	
  	
  In	
  Spitulnik’s	
  research	
  she	
  finds	
  that	
  radio	
  broadcasting	
  can	
  become	
  

both	
  a	
  “reservoir	
  and	
  reference	
  point”	
  for	
  linguistic	
  innovations	
  (Spitulnik	
  1996:	
  180).	
  	
  Radio	
  

phrases’	
  infiltration	
  into	
  the	
  vernacular	
  suggests	
  a	
  highly	
  intertextual	
  verbal	
  culture.	
  	
  In	
  the	
  case	
  

of	
  thirties	
  Brazil,	
  what	
  does	
  it	
  mean	
  to	
  circulate	
  the	
  expression	
  “alô,	
  alô	
  Brasil”?	
  	
  While	
  we	
  

cannot	
  definitively	
  claim	
  that	
  the	
  message	
  created	
  the	
  addressee	
  “Brazil”	
  –	
  a	
  Brazilian	
  citizen	
  –	
  

the	
  implication	
  is	
  that	
  media	
  was	
  creating	
  a	
  shared	
  repository	
  for	
  broad	
  swaths	
  of	
  Brazilian	
  radio	
  

listeners	
  and	
  moviegoers.	
  	
  Recognizing	
  “alô,	
  alô,	
  Brasil”	
  implied	
  one’s	
  engagement	
  with	
  modern	
  

mass	
  media,	
  a	
  significant	
  reservoir	
  and	
  reference	
  point	
  for	
  circulating	
  popular	
  rhetoric	
  about	
  

national	
  music	
  and	
  character.	
  	
  	
  

In	
  1935	
  Carmen	
  appeared	
  in	
  two	
  musicals:	
  Alô,	
  alô,	
  Brasil!	
  and	
  Estudantes.	
  	
  Having	
  

appeared	
  in	
  one	
  documentary	
  and	
  three	
  narrative	
  films	
  in	
  just	
  two	
  years,	
  Carmen	
  was	
  

established	
  as	
  “the	
  most	
  popular	
  figure	
  in	
  Brazilian	
  cinema”	
  (Cinearte,	
  May	
  15,	
  1935).	
  	
  This	
  title	
  

well	
  complemented	
  her	
  stature	
  as	
  a	
  leading	
  sambista	
  in	
  a	
  climate	
  where	
  radio	
  and	
  film	
  were	
  

engaged	
  in	
  exchange	
  to	
  create	
  a	
  Brazilian	
  star	
  system.	
  	
  Print	
  media	
  further	
  circulated	
  and	
  

popularized	
  such	
  stars.	
  	
  	
  

Carmen	
  Miranda	
  the	
  Star	
  

Carmen’s	
  white	
  Hollywood-­‐style	
  glamour	
  provided	
  the	
  visual	
  complement	
  to	
  her	
  samba	
  

singing.	
  	
  Whiteness	
  paired	
  with	
  the	
  glamorous	
  appearance	
  she	
  had	
  carefully	
  begun	
  to	
  cultivate	
  

in	
  the	
  twenties	
  meant	
  that	
  Carmen	
  met	
  popular	
  thirties	
  beauty	
  ideals.	
  	
  Even	
  though	
  Afro-­‐

Brazilian	
  culture	
  was	
  ostensibly	
  getting	
  embraced,	
  in	
  practice	
  white	
  beauty	
  standards	
  continued	
  

to	
  be	
  what	
  got	
  upheld.	
  	
  Although	
  the	
  media	
  circulated	
  Euro-­‐Brazilian	
  looks,	
  which	
  is	
  clear	
  from	
  

magazines	
  and	
  films	
  of	
  the	
  time,	
  the	
  media	
  also	
  celebrated	
  Afro-­‐Brazilian	
  cultural	
  influences.	
  	
  



96	
   

Carmen’s	
  popularity	
  suggests	
  that	
  Brazilian	
  ‘It’	
  was	
  implicitly	
  both	
  Afro-­‐Brazilian	
  and	
  white.	
  	
  As	
  

early	
  as	
  1932,	
  before	
  appearing	
  in	
  any	
  film,	
  Carmen	
  was	
  described	
  in	
  magazines	
  as	
  having	
  ‘It’	
  in	
  

her	
  voice	
  and	
  gestures	
  (Barsante	
  1994:	
  67).	
  	
  Since	
  Carmen’s	
  vocalizations	
  were	
  indebted	
  to	
  Afro-­‐

Brazilian	
  vocal	
  performance	
  styles,	
  the	
  implication	
  was	
  that	
  blackness	
  contributed	
  to	
  ‘It,’	
  that	
  is,	
  

modern	
  appeal.	
  	
  	
  

Photographs	
  from	
  early	
  in	
  her	
  career	
  show	
  a	
  coquette-­‐ish	
  and	
  distinctly	
  white	
  glamorous	
  

figure,	
  another	
  way	
  of	
  expressing	
  ‘It.’	
  	
  The	
  balancing	
  and	
  blending	
  of	
  idealized	
  whiteness	
  and	
  

Afro-­‐Brazilian	
  music	
  interpretations	
  was	
  what	
  gave	
  Carmen	
  ‘It’	
  and	
  made	
  her	
  success	
  as	
  a	
  

popular	
  singer	
  of	
  national	
  music	
  possible.	
  	
  Magazines	
  that	
  attributed	
  ‘It’	
  to	
  Carmen	
  contributed	
  

to	
  her	
  future	
  film	
  success.	
  	
  Her	
  well-­‐rounded	
  participation	
  in	
  the	
  different	
  coexisting	
  media	
  

forms	
  then	
  available	
  to	
  her	
  helped	
  complete	
  her	
  star	
  image	
  visually,	
  verbally,	
  and	
  aurally.	
  	
  	
  

One	
  of	
  the	
  distinguishing	
  things	
  about	
  Carmen’s	
  success	
  is	
  that	
  she	
  first	
  became	
  known	
  

through	
  her	
  recordings,	
  which	
  led	
  to	
  live	
  performance	
  bookings.	
  	
  This	
  was	
  atypical	
  because	
  at	
  

the	
  time,	
  artists	
  were	
  getting	
  recorded	
  only	
  after	
  they	
  had	
  first	
  built	
  a	
  career	
  in	
  theater	
  or	
  by	
  

performing	
  on	
  the	
  radio	
  (Ligiéro	
  Coelho	
  1998:	
  45).	
  	
  Although	
  Carmen	
  had	
  performed	
  live	
  and	
  on	
  

the	
  radio	
  before	
  recording,	
  these	
  were	
  not	
  the	
  means	
  by	
  which	
  she	
  gained	
  a	
  following.	
  	
  In	
  

Carmen’s	
  case,	
  appearance	
  and	
  talent	
  contributed	
  to	
  her	
  presence	
  in	
  the	
  interrelated	
  emergent	
  

media	
  forms.	
  	
  In	
  order	
  to	
  build	
  excitement	
  just	
  prior	
  to	
  her	
  first	
  in-­‐person	
  performances	
  under	
  

contract	
  with	
  RCA	
  Victor,	
  the	
  studio	
  released	
  publicity	
  photos	
  of	
  her	
  to	
  the	
  press	
  (Ligiéro	
  Coelho	
  

1998:	
  45).	
  	
  The	
  photos	
  confirmed	
  that	
  she	
  looked34	
  like	
  a	
  star	
  just	
  as	
  her	
  1926	
  photo	
  in	
  Selecta	
  

                                                
34	
  This	
  is	
  a	
  formula	
  that	
  was	
  used	
  throughout	
  the	
  20th	
  century	
  and	
  one	
  that	
  is	
  still	
  employed	
  today	
  where	
  ‘looking’	
  

the	
  part	
  is	
  at	
  least	
  as	
  important	
  as	
  performing	
  well	
  within	
  the	
  genre.	
  	
  Some	
  20th	
  century	
  examples	
  include	
  The	
  Sex	
  



97	
   

proved	
  that	
  she	
  had	
  (visual)	
  star	
  potential.	
  	
  	
  

In	
  addition	
  to	
  recording	
  Brazilian	
  music	
  and	
  appearing	
  in	
  publicity	
  photos,	
  Carmen	
  

appeared	
  in	
  print	
  advertisements.	
  	
  In	
  fact,	
  in	
  1930	
  she	
  became	
  one	
  of	
  the	
  first	
  Brazilian	
  stars	
  to	
  

endorse	
  a	
  commercial	
  product.	
  	
  In	
  1930	
  she	
  began	
  a	
  long	
  relationship	
  as	
  celebrity	
  endorser	
  for	
  

the	
  Rio-­‐based	
  deodorant	
  manufacturer	
  Leite	
  de	
  Rosas	
  [Rose	
  Milk].	
  	
  As	
  someone	
  with	
  ‘It’	
  her	
  

endorsement	
  suggested	
  to	
  consumers	
  that	
  they	
  too	
  would	
  have	
  ‘It’	
  if	
  they	
  used	
  the	
  deodorant	
  

(Castro	
  2005:	
  61).	
  	
  	
  

While	
  a	
  new	
  phenomenon	
  in	
  1930	
  Brazil,	
  film	
  star	
  endorsements	
  were	
  an	
  established	
  

practice	
  on	
  the	
  other	
  side	
  of	
  the	
  equator.	
  	
  Hollywood	
  cinema	
  helped	
  to	
  drive	
  a	
  consumer	
  culture	
  

that	
  targeted	
  women.	
  	
  Such	
  celebrity	
  endorsements	
  emphasized	
  self-­‐beautification	
  and	
  personal	
  

invention	
  through	
  appearance,	
  consumerism,	
  and	
  “social	
  performance”	
  (Berry	
  2000:	
  xxi).	
  	
  

Within	
  Brazil,	
  a	
  similar	
  phenomenon	
  occurred	
  and	
  Carmen	
  was	
  among	
  those	
  to	
  lead	
  the	
  way.	
  	
  

Dress	
  and	
  appearance	
  provided	
  a	
  means	
  for	
  Brazilian	
  women	
  to	
  invent	
  themselves	
  and	
  be	
  

                                                                                                                                                         
Pistols—whom	
  Malcolm	
  McLaren,	
  co-­‐owner	
  of	
  SEX	
  with	
  designer	
  Vivienne	
  Westwood,	
  organized	
  after	
  admiring	
  

their	
  punk	
  clothing	
  aesthetic—The	
  Monkees	
  of	
  sixties	
  television	
  fame,	
  and	
  countless	
  eighties	
  boy	
  bands.	
  	
  In	
  the	
  

early	
  21st	
  century	
  someone	
  with	
  the	
  right	
  looks	
  and	
  resources	
  can	
  self-­‐promote	
  via	
  the	
  video-­‐sharing	
  website	
  

YouTube.	
  	
  The	
  performer	
  Lana	
  Del	
  Rey	
  (born	
  Elizabeth	
  Woolridge	
  Grant)	
  is	
  a	
  notable	
  example	
  of	
  someone	
  that	
  

created	
  a	
  stage	
  name,	
  posted	
  a	
  YouTube	
  video	
  in	
  2011,	
  and	
  became	
  famous.	
  	
  It	
  is	
  interesting	
  to	
  consider	
  that	
  Del	
  

Rey	
  is	
  caucasian,	
  had	
  a	
  WASP-­‐y	
  upbringing—including	
  time	
  spent	
  at	
  a	
  Connecticut	
  boarding	
  school—and	
  yet	
  chose	
  a	
  

stage	
  name	
  that	
  suggests	
  Latina	
  roots.	
  	
  The	
  name	
  is	
  perhaps	
  intended	
  to	
  lend	
  her	
  the	
  stereotyped	
  Latin/a	
  musical	
  

skill	
  and	
  sex	
  appeal.	
  	
  Blogging	
  people	
  of	
  color	
  (e.g.	
  AfroDiaspores	
  on	
  4/5/2012	
  at	
  

http://afrodiaspores.tumblr.com/post/20546315375/singer-­‐lana-­‐del-­‐rey-­‐has-­‐described-­‐herself-­‐as)	
  have	
  roundly	
  

criticized	
  her	
  use	
  of	
  a	
  Spanish	
  name	
  as	
  cultural	
  and	
  ethnic	
  appropriation.	
  



98	
   

modern.	
  	
  Carmen’s	
  longstanding	
  contracts	
  as	
  an	
  endorser	
  suggest	
  that	
  she	
  was	
  becoming	
  a	
  

celebrity	
  to	
  emulate.35	
  	
  The	
  renewal	
  of	
  her	
  contracts	
  also	
  suggests	
  that	
  her	
  endorsments	
  

generated	
  revenue	
  and	
  possibly	
  followed	
  a	
  US	
  model,	
  which	
  assumed	
  that	
  women	
  consumers	
  

wanted	
  to	
  be	
  like	
  the	
  stars	
  with	
  which	
  they	
  imagined	
  a	
  sense	
  of	
  intimacy	
  (Berry	
  2000:23).	
  	
  

In	
  addition	
  to	
  ads	
  for	
  Leite	
  de	
  Rosas,	
  Carmen	
  appeared	
  in	
  other	
  advertisements	
  for	
  

toothpaste	
  and	
  soap	
  (Shaw	
  2013:	
  83).	
  	
  Through	
  participation	
  in	
  consumer	
  culture	
  in	
  this	
  way	
  

Carmen	
  got	
  situated	
  as	
  modern.	
  	
  Additionally	
  the	
  ads	
  increased	
  her	
  visual	
  presence	
  in	
  popular	
  

culture	
  further	
  circulating	
  her	
  identifiable	
  image.	
  	
  Carmen’s	
  earliest	
  product	
  endorsements	
  

predate	
  her	
  first	
  film	
  appearance	
  by	
  three	
  years.	
  	
  By	
  the	
  time	
  she	
  was	
  cast	
  in	
  musical	
  comedies,	
  

Carmen	
  had	
  already	
  proven	
  her	
  marketability	
  in	
  connection	
  with	
  personal	
  care	
  products.	
  	
  The	
  

advertisements	
  promoting	
  personal	
  hygiene	
  products	
  also	
  may	
  have	
  reinforced	
  Carmen’s	
  

relatability—even	
  samba	
  stars	
  get	
  body	
  odor—creating	
  a	
  sense	
  of	
  intimacy	
  with	
  Brazilian	
  

publics.	
  	
  So	
  while	
  Carmen	
  Miranda	
  cut	
  a	
  glamorous	
  attractive	
  figure	
  in	
  the	
  photographs,	
  her	
  

prettiness	
  was	
  made	
  to	
  seem	
  achievable.	
  

Already	
  a	
  glamorous	
  radio	
  star	
  whose	
  image	
  appeared	
  in	
  magazines	
  and	
  advertisements,	
  

film	
  further	
  increased	
  Carmen’s	
  popularity.	
  	
  During	
  her	
  decade-­‐long	
  Brazilian	
  career,	
  Carmen	
  

made	
  six	
  films.36	
  	
  Of	
  her	
  first	
  four	
  films37—	
  O	
  carnaval	
  cantado	
  no	
  Rio	
  (1933)	
  [documentary],	
  A	
  

voz	
  do	
  carnaval	
  (1933),	
  Alô,	
  alô,	
  Brasil!	
  [Hello,	
  Hello,	
  Brazil]	
  (1935),	
  and	
  Estudantes	
  [Students]	
  

                                                
35A	
  similar	
  phenomenon	
  occurred	
  in	
  Mexico	
  after	
  the	
  revolution	
  between	
  the	
  1910s	
  and	
  1930s	
  when	
  magazines	
  

advertised	
  trends	
  and	
  goods	
  withinternational	
  associations	
  (Hershfield	
  2008).	
  

36	
  “O	
  que	
  é	
  que	
  a	
  baiana	
  tem?”	
  was	
  later	
  re-­‐used	
  in	
  Laranja	
  da	
  China	
  [Orange	
  from	
  China]	
  (1940).	
  

37	
  See	
  Appendix	
  A	
  for	
  film	
  chronology.	
  



99	
   

(1935)—all	
  are	
  thought	
  to	
  be	
  lost.	
  	
  Her	
  fifth	
  movie,	
  Alô,	
  alô,	
  carnaval!	
  [Hello,	
  Hello,	
  Carnival!]	
  

(1936)	
  is	
  the	
  only	
  one	
  that	
  remains	
  in	
  its	
  entirety.	
  	
  Carmen’s	
  final	
  Brazilian	
  film,	
  Banana	
  da	
  terra	
  

[Banana	
  of	
  the	
  Earth]	
  (1939)	
  sadly	
  has	
  also	
  disappeared,	
  though	
  her	
  career-­‐altering	
  performance	
  

of	
  “O	
  que	
  é	
  que	
  a	
  Baiana	
  tem?”	
  [What	
  Does	
  the	
  Woman	
  from	
  Bahia	
  Have?]	
  remains.	
  

All	
  of	
  these	
  films	
  included	
  Carmen	
  Miranda	
  recordings,	
  all	
  were	
  Brazilian	
  productions,	
  

and	
  all	
  were	
  either	
  carnival-­‐themed	
  or	
  carnivalesque.38	
  	
  The	
  films	
  were	
  musical	
  comedies	
  with	
  

flimsy	
  plots	
  and	
  an	
  emphasis	
  on	
  the	
  music	
  numbers.	
  	
  They	
  shared	
  this	
  quality	
  in	
  common	
  with	
  

many	
  popular	
  Hollywood	
  musicals	
  of	
  the	
  day	
  (Cohan	
  2002).	
  	
  For	
  audiences	
  of	
  Brazilian	
  and	
  

Hollywood	
  musicals,	
  the	
  appeal	
  was	
  in	
  the	
  elaborate	
  song	
  and	
  dance	
  numbers.	
  	
  Storyline	
  was	
  

not	
  particularly	
  important	
  and	
  so	
  it	
  hardly	
  mattered	
  that	
  Carmen’s	
  only	
  narrative	
  role	
  was	
  in	
  one	
  

film,	
  Estudantes,	
  where	
  she	
  played	
  a	
  facsimile	
  of	
  herself:	
  a	
  young	
  radio	
  singer.	
  	
  	
  

In	
  all	
  her	
  other	
  movies	
  Carmen	
  was	
  filmed	
  and	
  recorded	
  as	
  a	
  performer	
  delivering	
  a	
  

performance.	
  	
  These	
  musical	
  numbers	
  were	
  easily	
  inserted,	
  extracted,	
  and	
  even	
  re-­‐incorporated	
  

into	
  later	
  releases.	
  	
  The	
  inclusion	
  of	
  musical	
  numbers	
  that	
  were	
  not	
  integrated	
  into	
  the	
  storyline	
  

is	
  an	
  approach	
  that	
  20th	
  Century-­‐Fox	
  Studios	
  also	
  liked	
  to	
  use	
  (Griffin	
  2002:	
  29).	
  	
  By	
  the	
  time	
  

Carmen	
  had	
  a	
  contract	
  with	
  Fox	
  in	
  the	
  1940s,	
  the	
  formula	
  was	
  still	
  in	
  place	
  furthering	
  the	
  

extractability	
  of	
  her	
  performances.	
  	
  One	
  advantage	
  to	
  appearing	
  in	
  this	
  sort	
  of	
  film	
  was	
  that	
  a	
  

recording	
  artist	
  could	
  sell	
  her	
  records	
  in	
  advance	
  of	
  the	
  film	
  release	
  date	
  and	
  after	
  the	
  movie	
  

was	
  no	
  longer	
  showing	
  in	
  theaters.	
  	
  She	
  could	
  even	
  sell	
  records	
  to	
  non-­‐moviegoers.	
  	
  The	
  

extractability	
  of	
  Carmen’s	
  performance	
  and	
  a	
  connection	
  to	
  the	
  carnivalesque	
  are	
  qualities	
  one	
  

                                                
38	
  Estudantes	
  centers	
  on	
  Festa	
  Junina	
  [June	
  Festival],	
  which	
  involves	
  wearing	
  costumes,	
  drinking,	
  and	
  dancing;	
  

activities	
  also	
  associated	
  with	
  carnival.	
  



100	
   

finds	
  in	
  all	
  of	
  Carmen’s	
  Brazilian	
  films.	
  	
  These	
  carnivalesque	
  qualities	
  would	
  remain	
  with	
  her	
  

throughout	
  her	
  Hollywood	
  career	
  in	
  the	
  forties	
  and	
  fifties,	
  as	
  I	
  discuss	
  in	
  the	
  next	
  chapter.	
  	
  	
  

Though	
  the	
  Brazilian	
  musical	
  comedies	
  were	
  influenced	
  by	
  Hollywood	
  musicals,	
  the	
  

domestic	
  studios	
  had	
  modest	
  budgets.	
  	
  Films	
  were	
  made	
  more	
  cheaply	
  with	
  performers	
  

providing	
  their	
  own	
  wardrobes.	
  	
  For	
  Carmen	
  this	
  was	
  an	
  opportunity	
  to	
  showcase	
  her	
  millinery	
  

and	
  dressmaking	
  skills.	
  	
  Since	
  she	
  was	
  a	
  skilled	
  and	
  creative	
  seamstress,	
  acting	
  as	
  her	
  own	
  

costume	
  designer	
  meant	
  that	
  the	
  star	
  had	
  more	
  leverage	
  over	
  her	
  appearance	
  than	
  someone	
  

who	
  had	
  to	
  rely	
  on	
  what	
  she	
  found	
  at	
  shops.	
  	
  	
  

The	
  remainder	
  of	
  this	
  chapter	
  examines	
  the	
  impact	
  of	
  Hollywood	
  style	
  on	
  Carmen’s	
  

image	
  in	
  her	
  Brazilian	
  films.	
  	
  First	
  I	
  discuss	
  Hollywood	
  glamour	
  and	
  her	
  appearance	
  in	
  Alô,	
  alô,	
  

Brasil!	
  and	
  Alô,	
  alô,	
  carnaval!	
  	
  Next	
  I	
  examine	
  the	
  impact	
  of	
  Hollywood	
  exoticism	
  on	
  a	
  look	
  she	
  

created	
  for	
  a	
  number	
  in	
  Banana	
  da	
  terra.	
  	
  My	
  analyses	
  demonstrate	
  that	
  Carmen	
  Miranda’s	
  

hybridized	
  film	
  image	
  –	
  white	
  glamorous	
  appearance	
  paired	
  with	
  an	
  interpretation	
  of	
  Afro-­‐

Brazilian	
  influenced	
  music	
  –	
  reflected	
  emergent	
  ideas	
  about	
  what	
  it	
  meant	
  to	
  be	
  a	
  modern	
  

Brazilian.	
  	
  	
  

	
  

	
  

	
  



101	
   

	
  

Figure	
  12:	
  Publicity	
  still	
  of	
  Carmen	
  Miranda	
  for	
  the	
  film	
  Alô,	
  alô,	
  Brasil!	
  (1935)	
  (Barsante	
  
1994)	
  



102	
   

Costume	
  Analyses	
  

Alô,	
  alô,	
  Brasil!	
  

When	
  Carmen	
  appeared	
  in	
  her	
  second	
  musical	
  Alô,	
  alô,	
  Brasil!,39	
  she	
  was	
  chosen	
  to	
  

perform	
  “Primavera	
  no	
  Rio”	
  [Springtime	
  in	
  Rio]40	
  for	
  the	
  closing	
  number,	
  a	
  prized	
  position	
  

indicative	
  of	
  her	
  star	
  power	
  (Shaw	
  2013:16).	
  	
  Her	
  look	
  in	
  the	
  number	
  consists	
  of	
  a	
  wide	
  brimmed	
  

hat,	
  organdie	
  gown,	
  fashionable	
  hair,	
  and	
  modern	
  make-­‐up.	
  	
  The	
  gown	
  has	
  puffed	
  sleeves	
  and	
  a	
  

clinging,	
  bias	
  cut	
  skirt	
  that	
  trumpets	
  from	
  the	
  knees	
  to	
  the	
  ground-­‐grazing	
  hem.	
  	
  The	
  gown’s	
  

silhouette	
  echoes	
  proportions	
  and	
  styles	
  popular	
  in	
  Hollywood	
  film	
  at	
  the	
  time.	
  	
  For	
  example,	
  

one	
  popular	
  look	
  that	
  is	
  called	
  to	
  mind	
  is	
  costume	
  designer	
  Adrian’s	
  ‘Letty	
  Lynton’	
  gown	
  for	
  Joan	
  

Crawford	
  in	
  the	
  1932	
  film	
  of	
  the	
  same	
  name.41	
  Though	
  Carmen’s	
  design	
  could	
  hardly	
  be	
  called	
  a	
  

direct	
  copy,	
  there	
  are	
  several	
  similarities.	
  	
  For	
  example,	
  both	
  are	
  made	
  of	
  white	
  organdie,	
  both	
  

feature	
  a	
  puffed	
  sleeve,	
  and	
  both	
  have	
  a	
  high	
  neckline.	
  	
  One	
  obvious	
  difference	
  is	
  that	
  Carmen’s	
  

design	
  is	
  much	
  clingier	
  through	
  the	
  hips	
  and	
  thighs	
  while	
  retaining	
  a	
  sweeping	
  hem.	
  42	
  

	
  

                                                
39	
  The	
  film	
  took	
  its	
  title	
  from	
  the	
  popular	
  radio	
  greeting	
  for	
  programs	
  broadcast	
  nationally	
  from	
  the	
  capital.	
  

40	
  Carmen	
  had	
  originally	
  recorded	
  the	
  song	
  on	
  the	
  Victor	
  label	
  in	
  1934	
  (Shaw	
  2013:	
  16).	
  

41	
  Although	
  several	
  sources	
  have	
  indicated	
  that	
  the	
  Letty	
  Lynton	
  gown	
  caused	
  a	
  fashion	
  sensation	
  that	
  led	
  to	
  a	
  

reportedly	
  500,000	
  knock-­‐offs	
  sold	
  (e.g.	
  Gutner	
  2001:	
  119),	
  dress	
  scholar	
  and	
  curator	
  Melissa	
  Leventon	
  says	
  she	
  has	
  

never	
  been	
  able	
  to	
  locate	
  a	
  single	
  surviving	
  costume	
  artifact	
  (personal	
  communication,	
  2011).	
  	
  	
  	
  

42	
  While	
  Joan	
  Crawford’s	
  gown	
  is	
  cut	
  more	
  loosely	
  through	
  the	
  skirt	
  than	
  is	
  Carmen’s,	
  clingy	
  garments	
  cut	
  on	
  the	
  

bias	
  were	
  another	
  design	
  aesthetic	
  that	
  Adrian	
  favored,	
  memorably	
  worn	
  by	
  Jean	
  Harlow	
  (e.g.	
  Dinner	
  at	
  Eight	
  

[1933]).	
  	
  	
  



103	
   

	
  

  

Figure	
  13:	
  Joan	
  Crawford	
  in	
  the	
  famous	
  Adrian-­‐designed	
  gown	
  for	
  Letty	
  Lynton	
  
(1932).	
  Crawford’s	
  puffed	
  sleeve	
  organdie	
  gown	
  caused	
  a	
  fashion	
  sensation	
  that	
  
led	
  to	
  a	
  reportedly	
  500,000	
  knock-­‐offs	
  sold	
  (Gutner	
  2001:	
  119).	
  
 



104	
   

 
	
   During	
  his	
  tenure	
  as	
  the	
  chief	
  costume	
  designer	
  at	
  Metro-­‐Goldwyn-­‐Mayer,	
  Adrian	
  was	
  

well	
  known	
  for	
  creating	
  innovative	
  evening	
  gowns	
  that	
  had	
  an	
  impact	
  on	
  women’s	
  fashions.	
  	
  The	
  

trend-­‐sparking	
  oversized	
  shoulders	
  that	
  would	
  become	
  Joan	
  Crawford’s	
  trademark,	
  for	
  example,	
  

were	
  an	
  Adrian	
  invention.	
  	
  Carmen	
  seems	
  to	
  have	
  been	
  among	
  those	
  to	
  be	
  inspired	
  by	
  a	
  style	
  

that	
  was	
  originally	
  intended	
  to	
  obscure	
  Crawford’s	
  naturally	
  broad	
  shoulders.	
  	
  Though	
  we	
  do	
  not	
  

know	
  whether	
  Carmen	
  saw	
  Letty	
  Lynton	
  (1932),	
  it	
  is	
  quite	
  likely	
  that	
  she	
  saw	
  similar	
  fashions	
  and	
  

other	
  costume	
  designs	
  that	
  Adrian’s	
  gown	
  inspired.	
  	
  For	
  example,	
  a	
  publicity	
  still	
  of	
  Dolores	
  del	
  

Río	
  for	
  Flying	
  Down	
  to	
  Rio	
  (1933)	
  shows	
  the	
  Mexican-­‐born	
  star	
  in	
  a	
  white	
  organdie	
  gown	
  with	
  a	
  

similar	
  short	
  puffed	
  sleeve.	
  	
  Flying	
  Down	
  to	
  Rio	
  was	
  screened	
  in	
  Rio	
  de	
  Janeiro	
  where	
  Carmen	
  

Miranda	
  is	
  reported	
  to	
  have	
  seen	
  it	
  (Castro	
  2005:	
  107).  These	
  two	
  Hollywood	
  examples	
  	
  

demonstrate	
  a	
  possible	
  influence	
  on	
  Carmen’s	
  design	
  particularly	
  in	
  terms	
  of	
  fabric	
  choice,	
  color,	
  

bodice,	
  and	
  sleeve	
  shape.	
  	
  

	
   	
  



105	
   

	
  

  

 

 

 

 

 

 

Figure	
  14:	
  Costume	
  designer	
  Walter	
  Plunkett’s	
  version	
  of	
  the	
  “Letty	
  Lynton”	
  sleeve	
  for	
  
Dolores	
  del	
  Río	
  in	
  Flying	
  Down	
  to	
  Rio	
  (1933)	
  (screen	
  shot)	
  
 



106	
   

Alô,	
  alô,	
  carnaval!	
  	
  

	
   The	
  influence	
  of	
  Hollywood	
  glamour	
  on	
  Carmen’s	
  Brazilian	
  film	
  costumes	
  extended	
  

beyond	
  marcelled43	
  hair	
  and	
  gowns	
  to	
  include	
  modern	
  interpretations	
  of	
  men’s	
  attire.	
  	
  After	
  Alô,	
  

alô,	
  Brasil!,	
  Carmen	
  appeared	
  the	
  following	
  year	
  in	
  Alô,	
  alô,	
  carnaval!	
  [Hello,	
  Hello,	
  Carnival!]	
  For	
  

both	
  of	
  her	
  numbers	
  in	
  the	
  film	
  –	
  “Querido	
  Adão”	
  [Dear	
  Adam]”44	
  and	
  the	
  duet	
  with	
  her	
  sister,	
  

Aurora,	
  “Cantoras	
  do	
  rádio”	
  [Radio	
  Singers]	
  –	
  Carmen	
  wears	
  trousers. 	
  

“Cantoras	
  do	
  rádio”	
  was	
  filmed	
  on	
  an	
  art	
  deco	
  set	
  designed	
  by	
  the	
  illustrator	
  J.	
  Carlos	
  

(Shaw	
  2013:	
  20).	
  	
  In	
  the	
  sisters’	
  musical	
  number	
  a	
  band	
  performs	
  against	
  the	
  painted	
  

background,	
  which	
  includes	
  dramatic	
  curving	
  interpretations	
  of	
  a	
  piano,	
  an	
  oversize	
  78	
  RPM	
  

record,	
  and	
  dancing	
  figures	
  in	
  silhouette.	
  	
  In	
  front	
  of	
  the	
  band	
  Carmen	
  and	
  Aurora	
  sing	
  into	
  a	
  

large	
  microphone.	
  	
  The	
  sisters	
  wear	
  costumes	
  that	
  Carmen	
  designed:	
  lamé	
  (or	
  satin)	
  trousers	
  

with	
  tailcoats	
  of	
  the	
  same	
  fabric.	
  	
  Matching	
  top	
  hats	
  and	
  shiny	
  blouses	
  with	
  large	
  bowties	
  

complete	
  their	
  ensembles.	
  	
  	
  Their	
  costumes	
  suggest	
  a	
  modern	
  sensibility	
  found	
  in	
  other	
  

Hollywood	
  films	
  of	
  the	
  era.	
  	
  Perhaps	
  most	
  memorable	
  among	
  these	
  is	
  Marlene	
  Dietrich’s	
  top	
  hat	
  

and	
  tails	
  performance	
  in	
  Morocco	
  (1930).	
  	
  	
  

Carmen’s	
  interpretation	
  of	
  men’s	
  attire	
  suggests	
  a	
  familiarity	
  with	
  risqué	
  and	
  glamorous	
  

                                                
43	
  Marcelled	
  hair	
  refers	
  to	
  a	
  marcel	
  wave,	
  which	
  The	
  Fairchild	
  Dictionary	
  of	
  Fashion,	
  2nd	
  edition	
  revised	
  (2003)	
  

defines	
  as:	
  “Arificial	
  wave	
  put	
  in	
  woman’s	
  hair	
  with	
  heated	
  curling	
  irons,	
  devised	
  by	
  hairdresser	
  Marcel	
  of	
  France	
  in	
  

1907	
  and	
  popular	
  in	
  the	
  1920s”	
  (225).	
  

44	
  For	
  her	
  solo	
  number,	
  “Querido	
  Adão,”	
  the	
  trousers	
  Carmen	
  wears	
  could	
  be	
  the	
  same	
  ones	
  from	
  her	
  duet	
  with	
  

Aurora	
  minus	
  the	
  top	
  hat	
  and	
  tails.	
  	
  Her	
  short-­‐sleeved	
  blouse	
  is	
  draped	
  across	
  the	
  bust	
  line	
  and	
  has	
  an	
  oversize	
  

pointed	
  collar	
  worn	
  with	
  large	
  stylized	
  necktie.	
  	
  	
  



107	
   

Hollywood	
  costume	
  trends.	
  	
  Yet	
  women	
  in	
  trousers	
  carried	
  greater	
  significance	
  than	
  a	
  mere	
  

fashionable	
  flight	
  of	
  fancy.	
  	
  Partly	
  what	
  made	
  trousers	
  on	
  women	
  in	
  Hollywood	
  film	
  so	
  risqué	
  

and	
  glamorous	
  was	
  that	
  they	
  were	
  a	
  form	
  of	
  gender	
  parody	
  (Garber	
  1997:	
  338)	
  that	
  suggested	
  

sexual	
  agency/ambiguity	
  and	
  general	
  social	
  mobility.	
  	
  By	
  1936	
  when	
  Alô,	
  alô,	
  carnaval!	
  was	
  

released,	
  women	
  had	
  had	
  the	
  right	
  to	
  vote	
  in	
  Brazil	
  for	
  four	
  years.	
  	
  Moreover,	
  Brazilian	
  women	
  

including	
  Carmen,	
  were	
  increasingly	
  mobile	
  thanks	
  to	
  automobiles	
  and	
  entry	
  into	
  the	
  paid	
  work	
  

force.	
  	
  The	
  tuxedoes	
  reflect	
  not	
  only	
  Hollywood	
  aesthetic	
  sensibilities	
  but	
  also	
  changing	
  social	
  

dynamics	
  in	
  Brazil.	
  

While	
  their	
  ‘menswear’	
  costumes	
  may	
  have	
  pushed	
  the	
  social	
  boundaries	
  for	
  socially	
  

acceptable	
  women’s	
  attire,	
  Carmen’s	
  design	
  includes	
  feminizing	
  touches:	
  textile	
  choice	
  (lamé	
  or	
  

satin	
  rather	
  than	
  wool);	
  high-­‐heeled	
  shoes;	
  long	
  hair;	
  cosmetics;	
  trouser	
  cut.	
  	
  Moreover,	
  their	
  

performance	
  takes	
  place	
  within	
  the	
  context	
  of	
  a	
  carnival-­‐themed	
  film;	
  carnival,	
  of	
  course,	
  being	
  

a	
  festival	
  when	
  social	
  boundaries	
  are	
  meant	
  to	
  be	
  tested	
  and	
  parody	
  is	
  celebrated.	
  

	
  

	
   	
  



108	
   

	
  

	
   	
  	
  

	
  

	
  

	
  
	
  
Figure	
  15:	
  A	
  painted	
  art	
  deco	
  backdrop	
  frames	
  Carmen	
  (on	
  left)	
  and	
  
Aurora	
  in	
  their	
  “Cantoras	
  do	
  rádio”	
  attire	
  for	
  Alô,	
  alô,	
  carnaval!	
  
(1936)	
  (Castro	
  2005)	
  



109	
   

	
   	
  

	
  

	
  

	
  
	
  
Figure	
  16:	
  Costume	
  illustration	
  by	
  Travis	
  Banton	
  for	
  Marlene	
  Dietrich	
  in	
  Morocco	
  (1930).	
  	
  
From	
  the	
  archives	
  at	
  the	
  Academy	
  of	
  Motion	
  Picture	
  Arts	
  and	
  Sciences	
  



110	
   

Kinetically	
  speaking,	
  one	
  sees	
  in	
  Alô,	
  alô,	
  carnaval!	
  Carmen’s	
  emerging	
  performance	
  

style,	
  which	
  would	
  become	
  so	
  recognizable	
  during	
  her	
  Hollywood	
  career.	
  	
  The	
  sisters	
  sing	
  much	
  

of	
  “Cantoras	
  do	
  rádio”	
  in	
  front	
  of	
  an	
  oversize	
  microphone	
  but	
  during	
  the	
  musical	
  bridge	
  are	
  

afforded	
  an	
  opportunity	
  to	
  dance	
  around	
  the	
  stage.	
  	
  Though	
  the	
  song	
  is	
  a	
  carnival	
  marcha,	
  the	
  

women	
  do	
  not	
  dance	
  as	
  a	
  Brazilian	
  carnival	
  dancer	
  might	
  with	
  “syncopated	
  elbow	
  and	
  hip	
  

movements,”	
  but	
  rather	
  according	
  to	
  a	
  synchronized	
  vaudevillian	
  fashion	
  such	
  as	
  one	
  might	
  find	
  

in	
  a	
  contemporary	
  Hollywood	
  musical	
  giving	
  the	
  performance	
  a	
  modern	
  flair	
  (McCann	
  2004:	
  

145).	
  	
  Yet	
  the	
  duet	
  is	
  not	
  simply	
  an	
  imitation	
  of	
  Hollywood	
  style.	
  	
  Significantly,	
  close-­‐up	
  shots	
  of	
  

Carmen’s	
  performance	
  in	
  both	
  musical	
  numbers	
  –	
  “Querido	
  Adão”	
  and	
  “Cantoras	
  do	
  rádio”	
  –	
  

demonstrate	
  her	
  use	
  of	
  techniques	
  associated	
  with	
  teatro	
  de	
  revista	
  [Brazilian	
  theater	
  revue]:	
  

eye	
  rolls,	
  facial	
  gestures,	
  and	
  mischievous	
  smiles	
  (Shaw	
  2013:	
  32).	
  	
  	
  As	
  a	
  teenager	
  in	
  the	
  1920s	
  

Carmen	
  had	
  regularly	
  attended	
  theatrical	
  revues,	
  suggesting	
  she	
  learned	
  this	
  performance	
  style	
  

through	
  observation	
  as	
  an	
  audience	
  member	
  (Castro	
  2005:	
  38).	
  	
  Known	
  throughout	
  her	
  life	
  as	
  an	
  

adept	
  mimic,	
  it	
  seems	
  likely	
  that	
  Carmen	
  imitated	
  a	
  performance	
  style	
  she	
  enjoyed.45	
  	
  	
  	
  	
  

Hollywood	
  Exoticism	
  and	
  Carnival	
  

Among	
  the	
  cultural	
  shifts	
  to	
  take	
  place	
  during	
  Carmen’s	
  Brazilian	
  career	
  was	
  the	
  

increased	
  national	
  significance	
  of	
  carioca	
  carnival	
  –	
  that	
  is,	
  carnival	
  celebrated	
  in	
  Rio	
  de	
  Janeiro.	
  	
  

Situated	
  in	
  the	
  nation’s	
  capital,	
  carioca	
  carnival	
  was	
  becoming	
  ever	
  more	
  popular	
  as	
  a	
  national	
  

cultural	
  form.	
  	
  One	
  of	
  the	
  most	
  important	
  parts	
  of	
  carioca	
  carnival	
  is	
  to	
  dress	
  up	
  in	
  a	
  fantasia.	
  	
  In	
  

Brazilian	
  Portuguese	
  fantasia	
  refers	
  to	
  a	
  costume	
  or	
  disguise	
  that	
  imitates	
  a	
  type	
  of	
  clothing	
  

worn	
  especially	
  for	
  carnival.	
  	
  Fantasia	
  can	
  also	
  mean	
  something	
  created	
  from	
  the	
  imagination	
  

                                                
45	
  Aurora	
  does	
  not	
  deploy	
  Carmen’s	
  theatrical	
  revue	
  performance	
  style	
  but	
  rather	
  sings	
  ‘straight.’	
  



111	
   

such	
  as	
  a	
  dream	
  or	
  wish	
  (DaMatta	
  1986:	
  74-­‐75).	
  	
  During	
  carnival	
  when	
  the	
  world’s	
  social	
  order	
  is	
  

turned	
  upside	
  down,	
  the	
  fantasia	
  allows	
  one	
  to	
  move	
  freely	
  across	
  boundaries	
  into	
  different	
  

social	
  realms	
  or	
  spaces	
  (DaMatta	
  1986).	
  	
  Social	
  strata	
  are	
  subverted	
  and	
  social	
  boundaries	
  get	
  

mocked.	
  	
  	
  

In	
  the	
  1930s,	
  recognizable	
  ‘types’	
  of	
  carnival	
  costume	
  suggestions	
  filled	
  the	
  Rio	
  

newspapers	
  and	
  magazines.	
  	
  Frequently	
  the	
  suggestions	
  were	
  ironic	
  and	
  parodic.	
  	
  For	
  example,	
  

one	
  fantasia	
  suggestion	
  from	
  1939	
  is	
  ‘Tourist.’	
  	
  Since	
  most	
  Brazilians	
  did	
  not	
  have	
  the	
  means	
  to	
  

be	
  international	
  tourists	
  themselves,	
  dressing	
  up	
  as	
  a	
  tourist	
  allows	
  one	
  to	
  mock	
  visitors	
  to	
  Brazil	
  

while	
  creating	
  a	
  fantasy	
  world	
  in	
  which	
  one	
  has	
  the	
  mobility	
  to	
  travel.	
  	
  The	
  outsider’s	
  gaze	
  gets	
  

turned	
  back	
  on	
  itself	
  and	
  a	
  tourist	
  costume	
  becomes	
  a	
  subject	
  of	
  irony.	
  

Other	
  fantasia	
  types	
  suggested	
  during	
  the	
  1939	
  carnival	
  season	
  include	
  ‘Apache’	
  and	
  

‘Russian’	
  (Carioca,	
  January	
  7,	
  1939).	
  Carioca	
  magazine’s	
  accompanying	
  Apache	
  illustration	
  

closely	
  resembles	
  the	
  sort	
  of	
  ‘Indian’	
  costume	
  one	
  might	
  see	
  in	
  a	
  Hollywood	
  film	
  of	
  the	
  era	
  

complete	
  with	
  fringed	
  buckskin	
  breeches	
  and	
  headdress.	
  	
  Whether	
  a	
  parodic	
  fantasia	
  or	
  an	
  

earnest	
  rendering,	
  any	
  truly	
  effective	
  costume	
  must	
  be	
  recognizable	
  if	
  it	
  is	
  to	
  elicit	
  approval	
  or	
  

laughter.	
  	
  In	
  other	
  words,	
  historical	
  or	
  cultural	
  accuracy	
  is	
  less	
  important	
  than	
  a	
  shared	
  

understanding	
  that	
  the	
  fantasia	
  is	
  a	
  successful	
  interpretation	
  of	
  the	
  imagined	
  represented	
  type.	
  

	
  

	
  

	
  



112	
   

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  
	
  
Figure	
  17:	
  Pages	
  from	
  the	
  January	
  1939	
  issue	
  of	
  Jornal	
  das	
  Moças	
  with	
  carnival	
  costume	
  
suggestions	
  including	
  “tourist”	
  (lower	
  right	
  on	
  left-­‐hand	
  page).	
  	
  From	
  the	
  collection	
  at	
  
Casa	
  Rui	
  Barbosa	
  in	
  Rio	
  de	
  Janeiro,	
  Brazil	
  
 



113	
   

‘Apache’	
  was	
  not	
  the	
  only	
  fantasia	
  suggestion	
  to	
  be	
  culled	
  from	
  far-­‐off	
  lands.	
  	
  South	
  

Asian,	
  Polynesian,	
  and	
  European	
  costume	
  suggestions	
  also	
  appeared	
  in	
  the	
  press	
  at	
  the	
  time.	
  	
  

Very	
  often	
  the	
  illustrations	
  bore	
  a	
  closer	
  resemblance	
  to	
  Hollywood	
  film	
  renderings	
  of	
  such	
  

peoples	
  than	
  to	
  what	
  people	
  might	
  actually	
  wear	
  in	
  those	
  different	
  regions.	
  	
  Hollywood	
  

interpretations	
  likely	
  influenced	
  fantasias	
  because	
  of	
  the	
  aforementioned	
  increased	
  circulation	
  

of	
  US	
  made	
  films.	
  	
  Moreover,	
  exoticism	
  through	
  a	
  Hollywood	
  lens	
  was	
  gaining	
  popularity	
  within	
  

the	
  United	
  States	
  before	
  films	
  circulated	
  to	
  Brazil.	
  

Since	
  the	
  early	
  days	
  of	
  the	
  US	
  star	
  system,	
  Hollywood	
  femininity	
  has	
  been	
  marketed	
  to	
  

rely	
  on	
  different	
  ‘types’	
  of	
  glamour	
  (Berry	
  2000:	
  94).	
  	
  Such	
  glamour	
  as	
  consumable	
  products	
  

could	
  be	
  sold	
  in	
  the	
  form	
  of	
  film	
  knock-­‐off	
  dresses	
  and	
  Hollywood	
  inspired	
  cosmetics.	
  	
  Among	
  

the	
  types	
  to	
  emerge	
  as	
  marketable	
  in	
  the	
  thirties	
  was	
  ‘exotic.’	
  	
  The	
  1930s	
  in	
  Hollywood	
  film	
  saw	
  

the	
  rise	
  of	
  ‘exotic’	
  actresses	
  such	
  as	
  the	
  dusky,	
  sensuous	
  Dorothy	
  Lamour,	
  the	
  perpetual	
  native	
  

girl	
  in	
  a	
  sarong.	
  	
  While	
  some	
  performers	
  had	
  ‘exotic’	
  ethnic	
  origins	
  such	
  as	
  Chinese-­‐American	
  

Anna	
  Mae	
  Wong	
  and	
  Mexican-­‐American	
  Rita	
  Hayworth,	
  often	
  the	
  conceit	
  in	
  star	
  magazines	
  and	
  

cosmetics	
  advertisements	
  was	
  that	
  all	
  types	
  of	
  feminine	
  beauty	
  were	
  universally	
  achievable.	
  	
  

Examples	
  abounded	
  that	
  demonstrated	
  the	
  transformation	
  of	
  European	
  and	
  Anglo-­‐American	
  

actresses	
  into	
  exotic	
  beauties.	
  	
  Magazines	
  taught	
  women	
  consumers	
  that	
  through	
  careful	
  

clothing	
  selection	
  and	
  cosmetic	
  application,	
  they	
  could	
  create	
  a	
  range	
  of	
  different	
  looks	
  (Berry	
  

2000:	
  99).	
  	
  	
  In	
  short,	
  exoticism	
  was	
  getting	
  popularized	
  as	
  masquerade	
  (ibid).	
  

While	
  the	
  self-­‐censoring	
  Production	
  Code	
  Administration	
  (PCA)	
  in	
  the	
  United	
  States	
  

sought	
  to	
  eliminate	
  representations	
  of	
  racial	
  hybridity	
  from	
  film	
  and	
  cast	
  white	
  actors	
  in,	
  for	
  

example,	
  ‘yellow	
  face’	
  to	
  avoid	
  interracial	
  romance,	
  such	
  hybridity	
  in	
  Brazil	
  was	
  becoming	
  a	
  



114	
   

cause	
  for	
  celebration.	
  	
  1930s	
  Brazil	
  saw	
  intellectuals,	
  politicians,	
  artists,	
  and	
  the	
  general	
  

population	
  begin	
  to	
  idealize	
  racial	
  and	
  cultural	
  blending.	
  	
  Unlike	
  other	
  Latin	
  American	
  countries	
  

at	
  the	
  time	
  that	
  were	
  also	
  beginning	
  to	
  celebrate	
  racial	
  hybridity	
  (e.g.	
  Mexico	
  and	
  its	
  valorization	
  

of	
  a	
  mestizaje	
  [mixed-­‐race]	
  heritage:	
  indigenous	
  and	
  Spanish),	
  Brazilians	
  were	
  coming	
  to	
  value	
  

the	
  African	
  implications.	
  	
  Mistura	
  [mixture]	
  of	
  all	
  kinds	
  was	
  becoming	
  highly	
  desirable	
  proof	
  of	
  

hybridity	
  as	
  part	
  of	
  the	
  emerging	
  narrative	
  about	
  Brazilian	
  national	
  identity.	
  	
  Glamorous	
  

exoticizing	
  of	
  difference	
  and	
  exotic	
  masquerade	
  may	
  explain	
  some	
  of	
  the	
  fantasia	
  suggestions	
  

one	
  finds	
  in	
  Brazilian	
  periodicals	
  from	
  the	
  same	
  era.	
  	
  Nonetheless	
  Brazilian	
  interpretations	
  of	
  

Hollywood	
  exoticism	
  could	
  not	
  but	
  reflect	
  Brazilian	
  sensibilities.	
  	
  	
  

Non-­‐Brazilian	
  examples	
  of	
  perceived	
  mistura	
  were	
  also	
  valued.	
  	
  This	
  meant	
  that	
  when	
  

Hollywood	
  exoticism	
  found	
  its	
  way	
  to	
  Brazil,	
  it	
  got	
  interpreted	
  according	
  to	
  Brazilian	
  terms.	
  	
  One	
  

Rio	
  de	
  Janeiro	
  newspaper,	
  Diário	
  Carioca,	
  described	
  the	
  Hollywood	
  actress	
  Movita	
  as	
  follows	
  in	
  

its	
  1939	
  review	
  of	
  Mutiny	
  on	
  the	
  Bounty	
  (1935):46	
  [Movita	
  is]	
  “a	
  beautiful	
  morena,	
  perfect	
  

Polynesian	
  type,	
  a	
  descendant	
  of	
  Mexicans	
  who	
  appeared	
  in	
  Flying	
  Down	
  to	
  Rio”	
  [as	
  a	
  Brazilian!]	
  

(Diário	
  Carioca,	
  January	
  22,	
  1939).	
  	
  In	
  one	
  sentence	
  the	
  review	
  describes	
  Movita	
  as	
  racially	
  

hybrid	
  with	
  a	
  difficult-­‐to-­‐place	
  appearance	
  that	
  makes	
  her	
  plausibly	
  Polynesian,	
  Mexican,	
  and	
  

Brazilian.	
  	
  	
  

Unlike	
  in	
  the	
  United	
  States	
  where	
  the	
  PCA	
  was	
  uneasy	
  with	
  racially	
  hybrid	
  identities	
  such	
  

as	
  the	
  mulatta	
  character	
  in	
  Imitation	
  of	
  Life	
  (1934),	
  in	
  Brazil	
  such	
  cultural	
  blending	
  and	
  racial	
  

ambiguity	
  were	
  valued,	
  at	
  least	
  theoretically	
  according	
  to	
  the	
  circulating	
  rhetoric.	
  	
  To	
  describe	
  

Movita	
  as	
  a	
  “beautiful	
  morena”	
  is	
  to	
  put	
  her	
  in	
  an	
  already	
  ambiguous	
  category	
  that	
  indicates	
  a	
  

                                                
46	
  Presumably	
  the	
  movie	
  took	
  several	
  years	
  to	
  arrive	
  in	
  Brazil	
  for	
  distribution.	
  



115	
   

person’s	
  coloring	
  and	
  features.	
  	
  Morena	
  –	
  as	
  it	
  is	
  used	
  in	
  Brazil	
  –	
  is	
  a	
  term	
  that	
  can	
  describe	
  

anyone	
  from	
  a	
  dark-­‐skinned	
  woman	
  of	
  conspicuous	
  African	
  descent	
  to	
  a	
  Euro-­‐Brazilian	
  with	
  dark	
  

hair	
  and	
  eyes.	
  	
  The	
  term	
  tends	
  not	
  to	
  be	
  used	
  disparagingly	
  and	
  as	
  the	
  Movita	
  description	
  

suggests,	
  is	
  tantalizingly	
  ambiguous.	
  	
  Tellingly,	
  Diário	
  Carioca	
  praises	
  the	
  actress	
  not	
  for	
  

successfully	
  masquerading	
  as	
  exotic	
  but	
  for	
  being	
  racially	
  hybrid	
  and	
  having	
  a	
  flexible	
  

appearance.	
  	
  Diário	
  Carioca’s	
  characterization	
  of	
  Movita	
  also	
  reflects	
  popular	
  expectations	
  for	
  

desirable	
  feminine	
  beauty	
  in	
  thirties	
  Brazil:	
  hybridity	
  and	
  ambiguity.	
  	
  While	
  mixed-­‐race	
  women	
  

had	
  been	
  sexualized	
  since	
  the	
  Brazilian	
  colonial	
  period,	
  the	
  decade	
  in	
  which	
  Carmen	
  Miranda	
  

became	
  a	
  star	
  marked	
  a	
  pivotal	
  moment	
  for	
  idealizing	
  such	
  hybridity.	
  	
  One	
  important	
  testing	
  

ground	
  for	
  such	
  mixture	
  exaltation	
  occurred	
  in	
  the	
  context	
  of	
  carnival,	
  a	
  safe	
  period	
  for	
  

exploring	
  boundaries	
  and	
  identities	
  via	
  fantasias.	
  

The	
  Baiana	
  and	
  Carnival	
  

Studio	
  portraits	
  she	
  had	
  taken	
  in	
  the	
  twenties	
  show	
  that	
  Carmen	
  Miranda	
  enjoyed	
  

dressing	
  for	
  carnival	
  before	
  she	
  became	
  a	
  star.	
  	
  There	
  are	
  photographs	
  of	
  her	
  in	
  a	
  pirate	
  fantasia	
  

with	
  one	
  fist	
  clenched	
  and	
  the	
  other	
  hand	
  wielding	
  a	
  dagger	
  while	
  her	
  facial	
  expression	
  is	
  one	
  of	
  

mock	
  aggression.	
  	
  In	
  another	
  photograph	
  she	
  wears	
  a	
  matador’s	
  costume	
  with	
  arms	
  extended	
  

overhead	
  in	
  a	
  nod	
  to	
  the	
  matador’s	
  physicality	
  while	
  one	
  high-­‐heeled	
  foot	
  points	
  provocatively	
  

to	
  the	
  side.	
  	
  For	
  these	
  portraits	
  she	
  wears	
  fantasias	
  that	
  she	
  likely	
  constructed	
  herself	
  or	
  at	
  least	
  

assembled	
  from	
  existing	
  items.	
  	
  She	
  enhances	
  her	
  overall	
  appearance	
  with	
  accessories,	
  styling,	
  

and	
  poses.	
  	
  Though	
  they	
  are	
  still	
  photographs,	
  the	
  portraits	
  seem	
  to	
  catch	
  her	
  in	
  mid-­‐movement.	
  	
  

Her	
  entire	
  body	
  including	
  her	
  facial	
  gestures	
  is	
  expressive.	
  	
  Of	
  the	
  several	
  photos	
  of	
  Carmen	
  in	
  

the	
  pirate	
  fantasia,	
  she	
  smiles	
  constantly.	
  	
  Even	
  the	
  photo	
  of	
  her	
  with	
  an	
  ‘aggressive’	
  expression	
  



116	
   

in	
  her	
  eyes	
  one	
  sees	
  the	
  hint	
  of	
  a	
  smile	
  playing	
  at	
  her	
  lips.	
  	
  The	
  fantasias	
  themselves	
  are	
  not	
  

meant	
  to	
  replicate	
  exactly	
  what	
  a	
  pirate	
  or	
  matador	
  would	
  wear.	
  	
  Rather	
  they	
  are	
  stylized	
  

interpretations	
  that	
  playfully	
  incorporate	
  high	
  heels	
  (for	
  the	
  matador	
  costume),	
  satin	
  fabrics,	
  

fashionable	
  waved	
  hair,	
  and	
  modern	
  cosmetics.	
  	
  These	
  fantasias	
  constitute	
  parodies	
  and	
  a	
  

playing	
  with	
  distance	
  between	
  the	
  type	
  she	
  is	
  meant	
  to	
  imitate	
  and	
  her	
  own	
  voice.	
  	
  She	
  is	
  not	
  

simply	
  a	
  pirate	
  or	
  a	
  matador	
  but	
  rather	
  a	
  “pirate”	
  and	
  “matador”	
  delivered	
  with	
  a	
  wink	
  

according	
  to	
  the	
  carnival	
  spirit	
  where	
  nothing	
  is	
  ever	
  entirely	
  serious.	
  	
  In	
  crafting	
  these	
  fantasias	
  

Carmen	
  draws	
  from	
  a	
  range	
  of	
  sources	
  and	
  adds	
  her	
  own	
  creative	
  touches	
  to	
  make	
  something	
  

new	
  and	
  playful.	
  	
  In	
  the	
  carnival	
  context	
  such	
  playfulness	
  is	
  appropriate	
  as	
  the	
  festival	
  is	
  a	
  time	
  

for	
  upending	
  social	
  expectations	
  including	
  expectations	
  for	
  what	
  the	
  different	
  types	
  look	
  like.	
  	
  	
  

She	
  continued	
  to	
  create	
  fantasias	
  throughout	
  her	
  Brazilian	
  career	
  with	
  her	
  most	
  

successful	
  being	
  the	
  baiana	
  [a	
  woman	
  from	
  the	
  state	
  of	
  Bahia]	
  fantasia	
  she	
  wore	
  for	
  live	
  

performances	
  in	
  late	
  1938	
  and	
  for	
  film	
  in	
  early	
  1939.	
  	
  Her	
  interpretation	
  had	
  a	
  profound	
  impact	
  

in	
  terms	
  of	
  its	
  successful	
  balancing	
  of	
  white	
  aesthetics	
  with	
  an	
  appreciation	
  for	
  Afro-­‐Brazilian	
  

culture.	
  	
  The	
  fantasia	
  was	
  a	
  visual	
  means	
  for	
  participating	
  in	
  discourses	
  that	
  allowed	
  for	
  

universally	
  shared	
  Afro-­‐Brazilian	
  heritage	
  through	
  cultural	
  contact	
  and	
  without	
  regard	
  for	
  racial	
  

makeup.	
  	
  As	
  a	
  Euro-­‐Brazilian	
  singing	
  Afro-­‐Brazilian	
  music	
  in	
  a	
  glamorous	
  and	
  ‘traditional’	
  exotic	
  

costume,	
  Carmen	
  presented	
  a	
  hybrid	
  performance	
  and	
  look	
  that	
  was	
  broadly	
  influential	
  on	
  

modern	
  understandings	
  of	
  brasilidade.	
  

	
  

	
   	
  



117	
   

	
  

	
  

	
  

	
  
	
  
Figure	
  18:	
  Carmen	
  dressed	
  in	
  a	
  pirate	
  fantasia,	
  c.	
  1927	
  (Barsante	
  1994)	
  



118	
   

Before	
  Carmen	
  debuted	
  her	
  baiana	
  fantasia,	
  earlier	
  iterations	
  had	
  already	
  been	
  making	
  

inroads	
  into	
  carioca	
  carnival.	
  	
  As	
  the	
  Rio	
  de	
  Janeiro	
  festival	
  became	
  more	
  popular,	
  the	
  number	
  of	
  

samba	
  schools	
  –	
  clubs	
  that	
  dance	
  and	
  perform	
  competitively	
  during	
  carnival	
  –	
  grew	
  in	
  Rio	
  de	
  

Janeiro	
  and	
  beyond.	
  	
  By	
  1935	
  the	
  city	
  had	
  begun	
  to	
  regulate	
  the	
  schools	
  and	
  required	
  that	
  each	
  

include	
  a	
  group	
  of	
  women	
  dressed	
  as	
  baianas	
  (Vianna	
  1999	
  [1995]:	
  90).	
  	
  Baiana	
  literally	
  

translates	
  as	
  a	
  woman	
  from	
  Bahia,	
  yet	
  functionally	
  implies	
  a	
  woman	
  of	
  Afro-­‐Brazilian	
  descent.	
  	
  

While	
  technically	
  speaking	
  dressing	
  like	
  a	
  woman	
  from	
  Bahia	
  can	
  mean	
  anything,	
  there	
  are	
  

several	
  dress	
  signifiers	
  that	
  have	
  long	
  reinforced	
  popular	
  shared	
  stereotypes.	
  	
  For	
  example,	
  

dressing	
  as	
  a	
  baiana	
  can	
  mean	
  wearing	
  the	
  clothes	
  one	
  sees	
  worn	
  by	
  the	
  prepared	
  food	
  and	
  

produce	
  vendors	
  that	
  proliferate	
  on	
  the	
  streets	
  of	
  Bahia	
  and	
  Rio	
  de	
  Janeiro.	
  	
  It	
  can	
  also	
  mean	
  

dressing	
  like	
  a	
  candomblé	
  priestess	
  attending	
  an	
  Afro-­‐Brazilian	
  religious	
  ritual	
  event.	
  	
  The	
  

layering	
  within	
  the	
  different	
  baiana	
  ‘types’	
  is	
  made	
  further	
  complex	
  by,	
  for	
  example,	
  a	
  

candomblé	
  practitioner’s	
  rank	
  and	
  the	
  occasion	
  for	
  which	
  she	
  dresses.	
  	
  Yet	
  another	
  variation	
  on	
  

the	
  baiana	
  would	
  be	
  the	
  carioca	
  samba	
  school	
  baianas	
  parading	
  during	
  carnival.	
  	
  Because	
  there	
  

are	
  so	
  many	
  different	
  ways	
  to	
  dress	
  as	
  a	
  baiana,	
  Carmen	
  had	
  multiple	
  sources	
  of	
  inspiration	
  

available	
  to	
  her.	
  	
  As	
  someone	
  who	
  lived	
  in	
  Rio	
  de	
  Janeiro	
  and	
  who	
  had	
  travelled	
  to	
  Bahia	
  earlier	
  

in	
  the	
  decade,	
  it	
  is	
  likely	
  that	
  Carmen	
  was	
  familiar	
  with	
  a	
  broad	
  range	
  of	
  baiana	
  dress	
  examples	
  

to	
  emulate.	
  	
  It	
  is	
  useful	
  to	
  compare	
  Carmen’s	
  baiana	
  fantasia	
  to	
  her	
  pirate	
  fantasia	
  in	
  terms	
  of	
  

what	
  the	
  look	
  is	
  meant	
  to	
  achieve.	
  	
  	
  

Referring	
  back	
  to	
  figure	
  18,	
  one	
  notes	
  that	
  Carmen	
  uses	
  several	
  dress	
  signifiers	
  meant	
  to	
  

evoke	
  the	
  pirate:	
  skulls,	
  bicorn	
  hat,	
  dagger,	
  and	
  boots.	
  	
  And	
  yet	
  her	
  fantasia	
  is	
  clearly	
  a	
  parody	
  of	
  

the	
  pirate	
  type.	
  	
  She	
  wears	
  a	
  short	
  skirt,	
  uses	
  satin	
  fabrics,	
  and	
  styles	
  her	
  hair	
  and	
  make-­‐up	
  



119	
   

according	
  to	
  contemporary	
  trends.	
  	
  Nonetheless	
  she	
  incorporates	
  a	
  significant	
  number	
  of	
  pirate	
  

signifiers	
  to	
  effectively	
  communicate	
  what	
  she	
  is	
  meant	
  to	
  be.	
  	
  By	
  incorporating	
  satin,	
  etc.,	
  

Carmen	
  inserts	
  her	
  own	
  ‘voice’	
  into	
  the	
  fantasia	
  to	
  create	
  a	
  parodying	
  distance	
  between	
  herself	
  

and	
  people	
  who	
  violently	
  take	
  over	
  ships	
  and	
  steal	
  cargo.	
  	
  	
  

A	
  baiana	
  fantasia	
  in	
  the	
  context	
  of	
  carnival	
  serves	
  a	
  similar	
  playful	
  function.	
  	
  On	
  the	
  one	
  

hand	
  the	
  ensemble	
  is	
  a	
  costume	
  that	
  meets	
  shared	
  cultural	
  expectations	
  for	
  the	
  type	
  depicted.	
  	
  

On	
  the	
  other	
  hand	
  it	
  does	
  not	
  necessarily	
  reflect	
  precisely	
  what	
  a	
  baiana	
  might	
  wear.	
  	
  So	
  what	
  

were	
  popular	
  understandings	
  of	
  what	
  constituted	
  baiana	
  dress	
  signifiers?	
  	
  Gilberto	
  Freyre’s	
  1933	
  

description	
  of	
  the	
  baiana	
  in	
  Casa-­‐Grande	
  is	
  a	
  typical	
  characterization:	
  [she	
  is]	
  “aristocratic	
  in	
  

bearing,	
  possesses	
  grace,	
  wraps	
  her	
  head	
  with	
  a	
  turban,	
  wears	
  full	
  skirts	
  and	
  adorns	
  her	
  body	
  

with	
  a	
  great	
  deal	
  of	
  jewelry	
  including	
  gold	
  earrings,	
  amulets	
  and	
  bracelets”	
  (Freyre	
  1986	
  [1933]:	
  

275).	
  	
  	
  

Before	
  Carmen	
  debuted	
  her	
  baiana	
  fantasia,	
  baiana	
  as	
  carnival	
  costume	
  was	
  appearing	
  

not	
  only	
  in	
  the	
  samba	
  school	
  parades	
  mentioned	
  above	
  but	
  also	
  at	
  live	
  music	
  events	
  in	
  Rio	
  de	
  

Janeiro.	
  The	
  fantasias	
  tended	
  to	
  follow	
  the	
  basic,	
  broad	
  lines	
  Freyre	
  describes,	
  with	
  the	
  addition	
  

of	
  a	
  striped	
  shawl.	
  	
  The	
  amulets	
  to	
  which	
  Freyre	
  refers	
  would	
  include	
  those	
  used	
  by	
  candomblé	
  

practioners.	
  	
  These	
  might	
  include	
  special	
  colored	
  beads	
  with	
  religious	
  significance	
  and	
  most	
  

important	
  the	
  balangandã:	
  “an	
  open	
  silver	
  arch	
  where	
  all	
  kinds	
  of	
  amulets	
  are	
  hung	
  in	
  a	
  bundle	
  

and	
  according	
  to	
  a	
  particular	
  organization:	
  fruits,	
  hearts,	
  keys	
  horn,	
  animal	
  teeth,	
  birds”	
  (Ligiéro	
  

Coelho	
  1998:	
  104-­‐105).	
  	
  	
  Depending	
  on	
  the	
  occasion,	
  a	
  baiana	
  candomblé	
  practicioner	
  might	
  also	
  

wear	
  fine	
  textiles	
  if	
  possible,	
  including	
  silks.	
  	
  Another	
  common	
  dress	
  signifier	
  of	
  baiana	
  as	
  type	
  is	
  

the	
  turban,	
  which	
  is	
  at	
  times	
  called	
  more	
  specifically	
  an	
  ojá	
  or	
  a	
  torço.	
  	
  Ojá	
  is	
  a	
  term	
  with	
  



120	
   

Yoruban	
  roots	
  signifying	
  a	
  type	
  of	
  shawl	
  that	
  is	
  twisted	
  and	
  worn	
  on	
  the	
  head.	
  	
  The	
  term’s	
  

association	
  with	
  Yoruba	
  means	
  that	
  its	
  usage	
  connotes	
  Afro-­‐Brazilian	
  religious	
  practices	
  

(Michaelis	
  Dictionary,	
  accessed	
  online	
  12/12/13).	
  	
  Torço	
  is	
  a	
  term	
  also	
  used	
  to	
  signify	
  a	
  shawl	
  

worn	
  on	
  the	
  head	
  in	
  turban	
  style.	
  	
  The	
  term	
  is	
  regionally	
  specific	
  to	
  Bahia	
  (ibid).	
  	
  While	
  there	
  are	
  

nuances	
  to	
  the	
  different	
  terms	
  and	
  the	
  ways	
  in	
  which	
  one	
  might	
  deploy	
  them,	
  they	
  share	
  basic	
  

visual	
  deployment.	
  	
  That	
  is,	
  in	
  all	
  cases	
  the	
  head	
  is	
  covered	
  and	
  wrapped	
  with	
  fabric.	
  	
  While	
  a	
  

baiana	
  is	
  by	
  no	
  means	
  always	
  obliged	
  to	
  cover	
  her	
  head,	
  what	
  is	
  important	
  to	
  note	
  here	
  is	
  that	
  

baiana	
  fantasias	
  consistently	
  incorporate	
  a	
  head	
  cover	
  made	
  from	
  fabric.	
  	
  The	
  length,	
  quality,	
  

and	
  decoration	
  of	
  the	
  clothing	
  signifier	
  and	
  how	
  it	
  is	
  worn	
  varies	
  just	
  as	
  how	
  a	
  bicorn	
  hat	
  is	
  worn	
  

varies,	
  e.g.	
  sometimes	
  a	
  bicorn	
  hat	
  is	
  worn	
  to	
  signify	
  Napoleon	
  and	
  sometimes	
  it	
  signifies	
  a	
  

pirate	
  costume.	
  	
  In	
  examining	
  Carmen’s	
  fantasia,	
  I	
  use	
  the	
  general	
  term	
  turban	
  as	
  it	
  

encompasses	
  a	
  wide	
  range	
  of	
  variations.	
  	
  	
  

Thirities	
  stage	
  performers	
  before	
  Carmen	
  who	
  wore	
  baiana	
  fantasias	
  tended	
  to	
  wear	
  long	
  

full	
  skirts,	
  lots	
  of	
  beaded	
  necklaces	
  and	
  bracelets,	
  a	
  modest	
  peasant	
  blouse,	
  and	
  a	
  turban.	
  	
  

Among	
  the	
  professional	
  performers	
  to	
  wear	
  this	
  type	
  of	
  baiana	
  fantasia	
  was	
  someone	
  whose	
  

music	
  Carmen	
  knew:	
  Aracy	
  Cortes,	
  a	
  woman	
  of	
  African	
  and	
  Spanish	
  descent.	
  	
  In	
  the	
  1930s	
  Aracy	
  

had	
  been	
  performing	
  in	
  baiana	
  attire	
  at	
  carioca	
  clubs.	
  	
  As	
  a	
  great	
  admirer	
  of	
  Aracy’s	
  music	
  and	
  

fellow	
  carioca,	
  it	
  is	
  likely	
  Carmen	
  saw	
  her	
  contemporary	
  perform	
  (Ligiéro	
  Coelho	
  1998:	
  46).	
  	
  

Another	
  performer	
  to	
  don	
  a	
  baiana	
  fantasia	
  for	
  her	
  performances	
  in	
  the	
  thirties	
  was	
  Elisa	
  

Coelho,	
  whose	
  costume	
  Carmen	
  is	
  also	
  reported	
  to	
  have	
  seen	
  (Shaw	
  2013:	
  30).	
  	
  	
  

	
  

	
  	
  	
  



121	
   

	
  
	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  
	
  
Figure	
  19:	
  Carmen	
  dressed	
  as	
  a	
  baiana	
  for	
  “O	
  que	
  é	
  que	
  a	
  baiana	
  tem?”	
  in	
  
Banana	
  da	
  terra	
  (1939)	
  (screen	
  shot)	
  



122	
   

Visual	
  artists	
  have	
  also	
  found	
  the	
  baiana	
  an	
  interesting	
  subject	
  to	
  interpret.	
  	
  For	
  example,	
  

Brazilian	
  folklorist/poet/artist	
  Cecília	
  Meireles	
  made	
  watercolor	
  paintings	
  of	
  baianas	
  from	
  1926	
  

to	
  1934.	
  	
  Cecília	
  Meireles’	
  interpretations	
  were	
  popular	
  at	
  the	
  time	
  and	
  it	
  has	
  been	
  suggested	
  

that	
  her	
  renderings	
  were	
  yet	
  another	
  source	
  of	
  inspiration	
  for	
  Carmen	
  in	
  crafting	
  her	
  fantasia	
  

(Ligiéro	
  2006:	
  92).	
  	
  While	
  the	
  baiana	
  as	
  a	
  type	
  is	
  today	
  a	
  looming	
  mythical	
  and	
  implicitly	
  African-­‐

descended	
  figure,	
  it	
  has	
  gained	
  popularity	
  through	
  different	
  artistic	
  interpretations	
  including	
  by	
  

the	
  likes	
  of	
  foreigners	
  prone	
  to	
  romanticizing	
  Brazil,	
  namely	
  French	
  photographer	
  Pierre	
  Verger	
  

(1902-­‐1996)	
  and	
  the	
  Argentine	
  artist	
  known	
  as	
  Carybé	
  (1911-­‐1997).	
  	
  Concurrent	
  with	
  foreigners’	
  

romantic	
  interpretations	
  of	
  the	
  baiana	
  were	
  domestic	
  celebrations	
  such	
  as	
  Cecília	
  Meireles’.	
  	
  The	
  

popular	
  film	
  star	
  Carmen	
  Miranda’s	
  glamorous	
  baiana	
  fantasia	
  was	
  in	
  step	
  with	
  current	
  trends	
  

but	
  more	
  important,	
  in	
  the	
  context	
  of	
  film	
  it	
  had	
  the	
  potential	
  to	
  reach	
  a	
  much	
  broader	
  swath	
  of	
  

the	
  population	
  than	
  any	
  painted	
  or	
  artistically	
  photographed	
  interpretation.	
  

	
  	
  	
  

	
   	
  



123	
   

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

Figure	
  20:	
  A	
  watercolor	
  interpretation	
  of	
  the	
  baiana	
  by	
  Brazilian	
  
artist	
  and	
  folklorist,	
  Cecília	
  Meireles	
  (Meireles	
  1983)	
  



124	
   

“O	
  que	
  é	
  que	
  a	
  baiana	
  tem?”	
  

Although	
  the	
  song	
  “O	
  que	
  é	
  que	
  a	
  baiana	
  tem?”47	
  [What	
  Does	
  the	
  Woman	
  from	
  Bahia	
  

Have?]	
  is	
  about	
  a	
  woman	
  from	
  Bahia,	
  Carmen’s	
  musical	
  number	
  in	
  the	
  film	
  opens	
  with	
  shots	
  of	
  

the	
  Rio	
  de	
  Janeiro	
  coastline.	
  	
  The	
  scene	
  transitions	
  to	
  a	
  simple	
  painted	
  street	
  scene	
  set	
  where	
  

Carmen	
  and	
  her	
  band,	
  Bando	
  da	
  Lua	
  [Moon	
  Band],	
  perform.	
  	
  Surrounded	
  by	
  the	
  musicians	
  and	
  

moving	
  within	
  the	
  small	
  space	
  Carmen	
  sings	
  about	
  the	
  baiana	
  as	
  someone	
  who	
  wears	
  a	
  silk	
  

turban,	
  a	
  pano	
  da	
  costa	
  [a	
  type	
  of	
  shawl	
  associated	
  with	
  slave	
  women	
  in	
  Bahia	
  and	
  Rio	
  de	
  

Janeiro],	
  a	
  golden	
  necklace,	
  balangandãs,	
  a	
  starched	
  skirt,	
  and	
  an	
  embroidered	
  blouse.	
  	
  She	
  has	
  

grace	
  and	
  “when	
  she	
  moves	
  her	
  hips	
  I’d	
  like	
  her	
  to	
  land	
  on	
  me”	
  (Ligiéro	
  Coelho	
  translation	
  1998:	
  

94).	
  	
  The	
  lyrics	
  never	
  overtly	
  refer	
  to	
  the	
  baiana’s	
  race,	
  though	
  the	
  aforementioned	
  cultural	
  

practices	
  associated	
  with	
  Afro-­‐Brazilians	
  imply	
  race.	
  	
  Since	
  Carmen	
  is	
  obviously	
  Euro-­‐Brazilian,	
  

her	
  performance	
  reinforces	
  the	
  Freyrian	
  perspective	
  that	
  Afro-­‐Brazilian	
  heritage	
  is	
  universally	
  

shared	
  through	
  cultural	
  contact	
  regardless	
  of	
  one’s	
  race.	
  Moreover,	
  the	
  implication	
  is	
  that	
  all	
  of	
  

these	
  qualities	
  –	
  dress,	
  religious	
  practices,	
  and	
  physical	
  movements	
  –	
  are	
  what	
  is	
  most	
  important	
  

to	
  being	
  a	
  baiana.	
  	
  Theoretically,	
  then,	
  anyone	
  can	
  be	
  of	
  Afro-­‐Brazilian	
  descent	
  if	
  she	
  possesses	
  

these	
  qualities.	
  	
  The	
  song,	
  when	
  delivered	
  by	
  Carmen,	
  aligns	
  with	
  Freyre’s	
  romantic	
  vision	
  of	
  

Afro-­‐Brazilian	
  culture	
  accrued	
  through	
  contact.	
  In	
  an	
  era	
  when	
  shifting	
  ideas	
  about	
  brasilidade	
  

were	
  taking	
  shape	
  to	
  conflate	
  race	
  and	
  culture,	
  not	
  mentioning	
  race	
  was	
  particularly	
  effective	
  

for	
  cultivating	
  Brazilian	
  hybridity.	
  	
  As	
  a	
  white	
  woman	
  and	
  well-­‐known	
  performer	
  of	
  Afro-­‐Brazilian	
  

influenced	
  samba	
  and	
  marchas,	
  Carmen	
  was	
  an	
  ideal	
  interpreter	
  of	
  the	
  lyrics.	
  	
  A	
  popular	
  figure	
  

for	
  over	
  a	
  decade,	
  Carmen	
  had	
  established	
  a	
  reputation	
  as	
  someone	
  very	
  photogenic	
  and	
  

                                                
47	
  See	
  Appendix	
  D	
  for	
  complete	
  lyrics.	
  



125	
   

glamorously	
  fashionable	
  so	
  that	
  when	
  she	
  did	
  what	
  not	
  many	
  white	
  middle-­‐class	
  women	
  would	
  

do	
  at	
  the	
  time	
  –	
  dress	
  as	
  a	
  baiana	
  –	
  her	
  fantasia	
  was	
  sure	
  to	
  have	
  an	
  impact.	
  	
  At	
  the	
  time,	
  

dressing	
  as	
  a	
  baiana	
  for	
  carioca	
  carnival	
  was	
  not	
  uncommon	
  but	
  only	
  among	
  the	
  lower-­‐class	
  

street	
  revellers	
  who	
  were	
  typically	
  black	
  and	
  mixed-­‐race	
  (Ligiéro	
  Coelho	
  1998:	
  95).	
  	
  As	
  a	
  

glamorous	
  white	
  film	
  star,	
  Carmen	
  helped	
  make	
  the	
  baiana	
  a	
  more	
  acceptable	
  fantasia	
  for	
  more	
  

people.	
  	
  	
  	
  

Carmen’s	
  earlier	
  film	
  performances	
  constituted	
  donning	
  a	
  ‘white	
  mask’—to	
  use	
  Franz	
  

Fanon’s	
  (1952)	
  characterization	
  of	
  such	
  practices—to	
  perform	
  Afro-­‐Brazilianness.	
  	
  That	
  is	
  to	
  say,	
  

she	
  dressed	
  in	
  a	
  glamorous,	
  white	
  Hollywood	
  style	
  that	
  was	
  counterbalanced	
  with	
  her	
  musical	
  

interpretation	
  of	
  Afro-­‐Brazilian	
  styles.	
  	
  The	
  baiana	
  fantasia,	
  however,	
  constituted	
  a	
  shift	
  in	
  that	
  

for	
  the	
  first	
  time	
  she	
  attempted	
  to	
  dress	
  the	
  part.	
  	
  That	
  said,	
  it	
  is	
  important	
  to	
  note	
  that	
  her	
  

fantasia	
  did	
  not	
  constitute	
  a	
  denigrating	
  mockery	
  of	
  Afro-­‐Brazilians	
  or	
  even	
  an	
  attempt	
  to	
  ‘fool’	
  

anyone	
  that	
  she	
  was	
  a	
  baiana.	
  	
  Rather,	
  the	
  fantasia	
  was	
  a	
  parody	
  just	
  as	
  her	
  pirate	
  fantasia	
  was	
  a	
  

parody.	
  	
  In	
  both	
  instances	
  Carmen	
  plays	
  with	
  distance	
  between	
  her	
  own	
  creative	
  ‘voice’	
  and	
  the	
  

costume	
  stereotype.	
  	
  One	
  way	
  she	
  does	
  this	
  is	
  through	
  the	
  evocation	
  of	
  the	
  glamorous	
  

Hollywood	
  style	
  she	
  so	
  adored	
  emulating	
  through	
  dress.	
  	
  Interestingly	
  Carmen	
  draws	
  upon	
  

Hollywood	
  exoticizing	
  costumes	
  to	
  fashion	
  her	
  baiana.	
  	
  As	
  demonstrated	
  by	
  Freyre’s	
  1933	
  

characterization	
  and	
  thirties	
  artistic	
  interpretations,	
  the	
  baiana	
  was	
  an	
  increasingly	
  popular	
  folk	
  

stereotype.	
  	
  Carmen’s	
  interpretation	
  had	
  the	
  effect	
  of	
  reinforcing	
  the	
  baiana	
  as	
  a	
  domestically	
  

exotic	
  figure.	
  	
  

In	
  crafting	
  her	
  fantasia,	
  Carmen	
  mixes	
  ‘modern’	
  with	
  ‘traditional’	
  elements.	
  	
  As	
  she	
  sings	
  

about	
  each	
  article	
  of	
  clothing,	
  she	
  gestures	
  to	
  her	
  own	
  body	
  and	
  apparel	
  pointing	
  to	
  garments	
  



126	
   

that	
  are	
  clearly	
  not	
  what	
  she	
  says	
  they	
  are.	
  	
  Her	
  turban	
  is	
  not	
  silk	
  but	
  lamé.	
  	
  Moreover,	
  it	
  is	
  made	
  

according	
  to	
  the	
  glamorous	
  styles	
  of	
  the	
  day—small	
  and	
  of	
  a	
  stylish	
  fabric.	
  	
  Though	
  the	
  lyrics	
  do	
  

not	
  mention	
  the	
  baiana	
  as	
  carrying	
  food	
  on	
  her	
  head	
  as	
  a	
  baiana	
  street	
  vendor	
  might,	
  Carmen	
  

draws	
  upon	
  what	
  she	
  already	
  knows	
  about	
  street	
  vendors	
  in	
  Bahia	
  and	
  Rio	
  and	
  makes	
  a	
  small,	
  

stylized	
  fruit	
  basket	
  to	
  top	
  her	
  turban.	
  	
  Her	
  skirt	
  is	
  not	
  starched	
  cotton	
  but	
  rather	
  lamé	
  to	
  match	
  

the	
  turban.	
  	
  Its	
  stripes	
  evoke	
  the	
  pano	
  da	
  costa,	
  which	
  is	
  often	
  a	
  striped	
  fabric.	
  	
  Moreover,	
  she	
  

has	
  constructed	
  the	
  costume	
  to	
  emphasize	
  the	
  lines	
  of	
  her	
  body.	
  	
  As	
  with	
  her	
  gown	
  for	
  

“Primavera	
  no	
  Rio,”	
  Carmen’s	
  overall	
  baiana	
  silhouette	
  is	
  meant	
  to	
  flatter	
  her	
  figure,	
  a	
  corpo	
  

praiano.	
  The	
  bias	
  cut	
  skirt’s	
  stripes	
  are	
  placed	
  directionally	
  so	
  that	
  they	
  point	
  towards	
  the	
  center	
  

of	
  her	
  person,	
  emphasizing	
  her	
  hips	
  and	
  lower	
  body	
  movements.	
  While	
  the	
  skirt	
  has	
  some	
  

fullness	
  and	
  is	
  long,	
  Carmen	
  has	
  done	
  away	
  with	
  the	
  petticoats	
  a	
  baiana	
  might	
  wear	
  thus	
  further	
  

modernizing	
  it.	
  	
  Rather	
  than	
  a	
  modest	
  cotton	
  peasant	
  blouse,	
  Carmen	
  wears	
  instead	
  a	
  midriff-­‐

baring	
  lamé	
  top.	
  	
  Her	
  shawl	
  is	
  of	
  a	
  sheer	
  shimmery	
  fabric	
  adding	
  to	
  the	
  overall	
  theatricality	
  of	
  

her	
  appearance.	
  	
  Finally	
  her	
  many	
  necklaces,	
  bracelets,	
  and	
  the	
  oversize	
  hoop	
  earrings	
  appear	
  to	
  

be	
  costume	
  jewellery	
  and	
  not	
  gold	
  as	
  the	
  lyrics	
  indicate.	
  	
  It	
  is	
  clear	
  that	
  she	
  does	
  not	
  attempt	
  to	
  

wear	
  an	
  ensemble	
  corresponding	
  precisely	
  with	
  the	
  lyrics.	
  	
  This	
  contrast	
  emphasizes	
  what	
  is	
  

unique	
  about	
  Carmen’s	
  costume	
  ‘voice’	
  reinforcing	
  her	
  ironic,	
  winking	
  delivery.	
  	
  I	
  posit	
  that	
  

these	
  combined	
  qualities	
  in	
  a	
  carnival	
  context	
  contributed	
  to	
  the	
  success	
  of	
  Carmen’s	
  baiana.	
  

	
   	
  



127	
   

	
  

	
  

	
  

	
   	
  

	
  
Figure	
  21:	
  February	
  1,	
  1939	
  cover	
  of	
  Jornal	
  das	
  Moças	
  in	
  which	
  a	
  
Euro-­‐Brazilian	
  models	
  a	
  midriff-­‐baring	
  fantasia.	
  	
  From	
  the	
  collection	
  
at	
  Casa	
  Rui	
  Barbosa	
  in	
  Rio	
  de	
  Janeiro,	
  Brazil	
  
	
  



128	
   

	
   	
  

Figure	
  22:	
  A	
  page	
  from	
  the	
  January	
  5,	
  1939,	
  issue	
  of	
  Jornal	
  das	
  Moças	
  in	
  
which	
  head	
  wraps	
  and	
  two-­‐piece	
  ensembles	
  are	
  recommended	
  for	
  the	
  
beach.	
  From	
  the	
  collection	
  at	
  Casa	
  Rui	
  Barbosa	
  in	
  Rio	
  de	
  Janeiro,	
  Brazil	
  
	
  



129	
   

Significantly,	
  the	
  queen	
  of	
  Brazilian	
  cinema	
  engages	
  Hollywood	
  aesthetic	
  sensibilities	
  in	
  

several	
  ways.	
  	
  For	
  example,	
  lamé,	
  which	
  at	
  the	
  time	
  was	
  woven	
  with	
  metal	
  fibers,	
  was	
  popular	
  in	
  

thirties	
  Hollywood	
  film.	
  	
  As	
  we	
  saw	
  earlier,	
  Carmen	
  had	
  used	
  previously	
  lamé	
  in	
  Alô,	
  alô	
  

carnaval!	
  (1936)	
  reflecting	
  her	
  continued	
  interest	
  in	
  the	
  flashy	
  textile.	
  	
  In	
  a	
  departure	
  from	
  other	
  

contemporary	
  baiana	
  fantasias,	
  Carmen	
  bares	
  her	
  midriff,	
  which	
  was	
  a	
  new	
  fashion	
  trend	
  at	
  the	
  

time.	
  Newspaper	
  photographs	
  of	
  Aracy	
  Cortes	
  dressed	
  as	
  a	
  baiana	
  in	
  the	
  1930s	
  show	
  her	
  in	
  a	
  

modest	
  blouse.	
  	
  In	
  baring	
  her	
  midriff,	
  Carmen	
  further	
  modernizes	
  and	
  exoticizes	
  the	
  baiana	
  

costume,	
  simultaneously	
  widening	
  the	
  intertextual	
  gap	
  between	
  ‘baiana’	
  as	
  folk	
  stereotype	
  and	
  

her	
  own	
  baiana	
  interpretation.	
  	
  Carmen’s	
  rendering	
  in	
  this	
  way	
  is	
  consistent	
  with	
  her	
  thirties	
  star	
  

image,	
  which	
  included	
  wearing	
  the	
  latest	
  fashions.	
  	
  During	
  the	
  1930s,	
  two-­‐piece	
  bathing	
  suits	
  

began	
  to	
  come	
  into	
  fashion	
  in	
  the	
  US	
  and	
  Brazil.	
  	
  Hollywood	
  costume	
  design	
  may	
  have	
  been	
  

influential	
  in	
  this	
  regard.	
  	
  Popular	
  films	
  such	
  as	
  Tarzan	
  and	
  His	
  Mate	
  (1934)	
  and	
  Cleopatra	
  (1934)	
  

were	
  among	
  those	
  to	
  include	
  midriff-­‐baring	
  costumes.	
  	
  For	
  Brazilian	
  beach	
  going,	
  a	
  1939	
  edition	
  

of	
  the	
  magazine	
  Jornal	
  das	
  Moças	
  [Young	
  Women’s	
  Journal]	
  suggests	
  different	
  styles	
  of	
  two-­‐

piece	
  bathing	
  suits	
  to	
  be	
  worn	
  with	
  a	
  head	
  wrap	
  (see	
  figures	
  21	
  and	
  22	
  for	
  contemporary	
  

examples	
  of	
  a	
  fantasia	
  and	
  Brazilian	
  beachwear	
  that	
  incorporate	
  bared	
  midriffs).	
  	
  

Carmen’s	
  head	
  covering	
  in	
  the	
  music	
  number	
  resembles	
  current	
  fashions	
  –	
  a	
  fashionable	
  

cross	
  between	
  a	
  hat	
  and	
  a	
  head	
  wrap.	
  	
  Having	
  worked	
  with	
  a	
  French	
  milliner	
  in	
  Rio,	
  there	
  is	
  little	
  

doubt	
  that	
  Carmen	
  designed	
  her	
  headwear	
  and	
  probably	
  constructed	
  it.	
  	
  While	
  her	
  head	
  cover	
  is	
  

meant	
  to	
  suggest	
  a	
  turban,	
  it	
  looks	
  more	
  like	
  a	
  removable	
  hat	
  or	
  even	
  the	
  kind	
  of	
  chic	
  head	
  wrap	
  

that	
  Jornal	
  das	
  Moças	
  describes	
  as	
  “a	
  moda”	
  [in	
  fashion]	
  (see	
  figure	
  22).	
  	
  While	
  Carmen’s	
  baiana	
  

look	
  would	
  eventually	
  help	
  popularize	
  turbans	
  and	
  head	
  wraps	
  in	
  the	
  United	
  States	
  in	
  the	
  1940s,	
  



130	
   

it	
  was	
  an	
  increasingly	
  popular	
  style	
  that	
  predated	
  her	
  May	
  1939	
  arrival	
  in	
  New	
  York.	
  	
  US	
  fashion	
  

magazines	
  such	
  as	
  Vogue	
  heralded	
  the	
  turban’s	
  stylishness	
  in	
  an	
  issue	
  published	
  only	
  weeks	
  

before	
  Carmen	
  debuted	
  on	
  Broadway	
  (Vogue,	
  May	
  15,	
  1939).	
  	
  As	
  with	
  the	
  glamorous,	
  exoticizing	
  

bared	
  midriff,	
  the	
  fashion	
  trend	
  likely	
  traces	
  its	
  roots	
  to	
  Hollywood	
  film	
  where	
  Orientalist	
  

turbans	
  were	
  incorporated	
  into	
  costumes	
  such	
  as	
  Greta	
  Garbo’s	
  for	
  Mata	
  Hari	
  (1932).	
  

Performance-­‐wise	
  for	
  “O	
  que	
  é	
  que	
  a	
  baiana	
  tem?”	
  Carmen	
  continues	
  to	
  deploy	
  the	
  

Brazilian	
  theatrical	
  revue	
  techniques	
  she	
  used	
  previously	
  in	
  Alô,	
  alô,	
  carnaval!.	
  	
  She	
  rolls	
  her	
  

eyes,	
  smiles	
  constantly,	
  and	
  uses	
  facial	
  gestures	
  to	
  insinuate	
  double	
  entendres	
  and	
  

provocativeness.	
  	
  In	
  a	
  departure	
  from	
  earlier	
  performances,	
  however,	
  Carmen	
  alters	
  her	
  dance	
  

style	
  from	
  the	
  more	
  Hollywood	
  synchronized	
  technique	
  seen	
  in	
  “Cantoras	
  do	
  rádio.”	
  	
  Though	
  

there	
  were	
  no	
  rules	
  to	
  samba	
  dancing,	
  there	
  were	
  some	
  basic	
  rhythmic	
  patterns	
  and	
  movement	
  

styles	
  that	
  Carmen	
  engages	
  to	
  create	
  her	
  own	
  stylized	
  version	
  of	
  samba	
  dancing	
  (Ligiéro	
  Coelho	
  

1998:	
  135).	
  	
  For	
  example,	
  she	
  uses	
  ginga	
  in	
  her	
  performance	
  which	
  constitutes	
  a	
  kind	
  of	
  back	
  

and	
  forth	
  balancing	
  that	
  involves	
  weight	
  shifts	
  from	
  one	
  leg	
  to	
  the	
  other.48	
  	
  She	
  also	
  keeps	
  her	
  

feet	
  low	
  to	
  the	
  ground	
  and	
  seems	
  to	
  glide	
  across	
  the	
  performance	
  space.	
  	
  Her	
  torso	
  is	
  mostly	
  

fixed	
  while	
  her	
  hips	
  twist,	
  another	
  basic	
  samba	
  step	
  called	
  rebolar	
  (Ligiéro	
  Coelho	
  1998:	
  137).	
  	
  

Her	
  arms	
  are	
  bent	
  and	
  held	
  above	
  the	
  hips	
  deploying	
  gestures	
  associated	
  with	
  Kongo	
  African-­‐

descended	
  Brazilians’	
  dance	
  techniques	
  (Ligiéro	
  Coelho	
  1998:	
  141).	
  	
  Engaging	
  these	
  different	
  

performance	
  techniques	
  Carmen	
  kinetically	
  and	
  visually	
  ‘quotes’	
  sambista	
  dance	
  styles	
  and	
  

gestures	
  while	
  retaining	
  the	
  comic	
  facial	
  expressions	
  associated	
  with	
  revue	
  theater.	
  	
  The	
  

                                                
48	
  Ginga	
  is	
  a	
  balancing	
  technique	
  also	
  used	
  in	
  the	
  Afro-­‐Brazilian	
  martial	
  arts	
  form	
  capoeira	
  (Ligiéro	
  Coelho	
  1998:	
  

136).	
  	
  	
  



131	
   

performer	
  did	
  not	
  apprentice	
  with	
  a	
  samba	
  master	
  nor	
  does	
  her	
  performance	
  appear	
  to	
  be	
  an	
  

exact	
  copying	
  of	
  samba	
  dance	
  styles	
  she	
  would	
  have	
  observed	
  at	
  Rio’s	
  street	
  carnival.	
  	
  Rather	
  

the	
  dance	
  and	
  gesture	
  techniques	
  become	
  additional	
  means	
  for	
  articulating	
  a	
  unique	
  theatrical	
  

performance	
  style	
  (Ligiéro	
  Coelho	
  1998:	
  141)	
  just	
  as	
  her	
  fantasia	
  was	
  a	
  unique	
  composite	
  

rendering.	
  	
  	
  

The	
  different	
  fantasia	
  elements	
  taken	
  together	
  with	
  Carmen’s	
  performance	
  style	
  suggest	
  

that	
  her	
  glamorous	
  film	
  baiana	
  was	
  a	
  parody,	
  that	
  is,	
  a	
  “repetition	
  with	
  difference”	
  (Hutcheon	
  

1985:32).	
  	
  Though	
  parodic,	
  her	
  performance	
  and	
  fantasia	
  do	
  not	
  appear	
  deliberately	
  to	
  

denigrate	
  the	
  baiana,	
  though	
  surely	
  there	
  were	
  those	
  who	
  considered	
  her	
  interpretation	
  to	
  be	
  

insulting.	
  	
  Any	
  performance	
  is	
  subject	
  to	
  assessment	
  and	
  there	
  will	
  always	
  be	
  those	
  who	
  

question	
  the	
  social	
  limits	
  one	
  may	
  test	
  within	
  a	
  carnival	
  context.	
  	
  Nonetheless,	
  a	
  parody	
  such	
  as	
  

Carmen’s	
  baiana	
  constitutes	
  a	
  means	
  for	
  retaining	
  critical	
  distance	
  in	
  order	
  to	
  create	
  new	
  

meanings,	
  a	
  point	
  I	
  explore	
  further	
  in	
  chapter	
  4.	
  	
  Though	
  parody	
  may	
  ridicule	
  its	
  subject	
  it	
  does	
  

not	
  need	
  to.	
  	
  Carmen’s	
  baiana	
  is	
  more	
  akin	
  to	
  an	
  homage	
  or	
  pastiche	
  in	
  that	
  it	
  offers	
  an	
  

admiring,	
  playful	
  stylized	
  imitation	
  of	
  an	
  exotic	
  figure	
  (Genette	
  1997	
  [1982]:	
  98)	
  much	
  as	
  her	
  

matador	
  and	
  pirate	
  fantasias	
  did.	
  

	
   	
  



132	
   

	
  

	
  

	
  
	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

Reproduced with permission of the copyright owner.  Further reproduction prohibited without permission.

Display Ad 115 -- No Title
New York Times (1923-Current file); Apr 16, 1939; 
ProQuest Historical Newspapers: The New York Times (1851-2007) with Index (1851-1993)
pg. 44

Figure	
  23:	
  Gimbel’s	
  advertisement	
  featuring	
  a	
  turban	
  for	
  travel	
  wear,	
  Vogue,	
  
April	
  16,	
  1939	
  (Condé	
  Nast	
  online	
  archives)	
  



133	
   

Conclusion	
  	
  

	
   Carmen	
  Miranda’s	
  thirties	
  star	
  persona	
  reflected	
  her	
  skillful	
  balancing	
  of	
  conflicting	
  

coexisting	
  ideologies	
  about	
  race	
  in	
  Brazil.	
  	
  She	
  appeared	
  elegant	
  and	
  white	
  while	
  interpreting	
  

Afro-­‐Brazilian	
  associated	
  music.	
  	
  At	
  the	
  time	
  whiteness	
  continued	
  to	
  be	
  an	
  idealized	
  aesthetic,	
  

which	
  carried	
  over	
  from	
  earlier	
  branqueamento	
  efforts	
  ostensibly	
  to	
  improve	
  Brazilian	
  national	
  

character.	
  This	
  idealization	
  of	
  whiteness	
  meant	
  that	
  circulating	
  images	
  in	
  print	
  and	
  film	
  were	
  

mostly	
  of	
  Euro-­‐Brazilians.	
  	
  Coexistent	
  with	
  notions	
  of	
  the	
  white	
  ideal	
  was	
  rhetoric	
  that	
  

celebrated	
  mestiçagem	
  and	
  Afro-­‐Brazilian	
  cultural	
  contributions.	
  	
  Carmen	
  successfully	
  balanced	
  

these	
  conflicting	
  ideals	
  by	
  being	
  an	
  adept	
  interpreter	
  of	
  Afro-­‐Brazilian	
  informed	
  musical	
  styles	
  

while	
  creating	
  an	
  image	
  modeled	
  on	
  glamorous	
  white	
  Hollywood	
  beauty	
  ideals.	
  	
  Such	
  blending	
  

was	
  effective	
  in	
  supporting	
  emergent	
  ideas	
  of	
  brasilidade	
  as	
  essentially	
  hybrid.	
  	
  She	
  achieved	
  the	
  

height	
  of	
  such	
  hybridity	
  through	
  the	
  creation	
  of	
  her	
  baiana	
  fantasia,	
  which	
  was	
  a	
  parodying	
  form	
  

of	
  domestic	
  exoticism.	
  	
  Modern	
  glamour	
  met	
  Afro-­‐Brazilian	
  ‘tradition’	
  in	
  the	
  form	
  of	
  her	
  

costume.	
  	
  The	
  conflicting,	
  coexisting	
  race	
  ideologies	
  of	
  the	
  thirties	
  coalesced	
  in	
  her	
  baiana	
  to	
  

create	
  a	
  powerful	
  visual	
  signifier	
  whose	
  import	
  continues	
  to	
  resonate.	
  	
  The	
  immediate	
  popularity	
  

of	
  her	
  fantasia	
  during	
  carnival	
  season	
  tells	
  us	
  several	
  things:	
  first,	
  that	
  Carmen’s	
  look	
  was	
  

recognized	
  as	
  a	
  parodic	
  costume,	
  not	
  a	
  literal	
  interpretation,	
  which	
  is	
  less	
  desirable	
  in	
  a	
  carnival	
  

context;	
  second,	
  that	
  her	
  fantasia	
  provided	
  a	
  means	
  for	
  transgressing	
  and	
  testing	
  a	
  range	
  of	
  

social	
  boundaries,	
  including	
  those	
  related	
  to	
  race	
  and	
  class;	
  and	
  three,	
  that	
  in	
  popular	
  Brazilian	
  

culture	
  people	
  found	
  ambiguity	
  appealing.	
  	
  	
  

The	
  popularity	
  of	
  Carmen’s	
  baiana	
  interpretation	
  took	
  off	
  immediately	
  after	
  Banana	
  da	
  

terra’s	
  February	
  10,	
  1939,	
  release.	
  	
  Carnival	
  occurred	
  a	
  week	
  after	
  the	
  film	
  opened.	
  	
  On	
  the	
  



134	
   

streets	
  of	
  Rio	
  de	
  Janeiro	
  and	
  in	
  elegant	
  clubs,	
  women,	
  men	
  and	
  children	
  dressed	
  as	
  Carmen’s	
  

baiana.	
  	
  And	
  though	
  cross-­‐dressing	
  has	
  long	
  been	
  a	
  popular	
  carnival	
  fantasia	
  for	
  men,	
  among	
  

those	
  to	
  dress	
  as	
  Carmen’s	
  baiana	
  were	
  homosexuals	
  (Green	
  1999:1).	
  For	
  these	
  men,	
  Carmen’s	
  

already	
  parodic	
  glamorous	
  fantasia	
  was	
  a	
  rich	
  source	
  for	
  further	
  parody	
  of	
  heteronormative	
  

social	
  roles	
  (ibid).	
  	
  	
  

The	
  ambiguity	
  in	
  Carmen	
  Miranda’s	
  star	
  persona	
  had	
  previously	
  played	
  with	
  ambiguities	
  

of	
  nationality,	
  ethnicity,	
  and	
  race	
  when	
  she	
  wore	
  glamorous	
  attire	
  –born	
  in	
  Portugal,	
  she	
  was	
  

raised	
  in	
  Brazil,	
  and	
  engaged	
  Afro-­‐Brazilian	
  musical	
  styles.	
  	
  In	
  creating	
  a	
  baiana	
  fantasia	
  she	
  used	
  

clothing	
  to	
  articulate	
  more	
  fully	
  those	
  ambiguities.	
  	
  Her	
  fantasia	
  was	
  simultaneously	
  traditional	
  

in	
  that	
  it	
  made	
  a	
  nod	
  to	
  what	
  were	
  already	
  recognizable	
  elements	
  of	
  a	
  baiana	
  fantasia	
  in	
  Rio	
  de	
  

Janeiro	
  and	
  it	
  was	
  modern.	
  	
  Incorporating	
  glamorous	
  Hollywood	
  sensibilities	
  as	
  she	
  had	
  long	
  

been	
  doing,	
  Carmen	
  expanded	
  her	
  visual	
  repertoire	
  to	
  include	
  Hollywood-­‐inflected	
  exotic	
  

stylizations	
  through	
  her	
  baiana.	
  	
  In	
  a	
  Brazilian	
  context,	
  her	
  performance	
  suggested	
  a	
  racially	
  

ambiguous	
  woman,	
  a	
  source	
  for	
  sexualizing	
  exoticism.	
  	
  In	
  the	
  larger	
  cultural	
  landscape	
  where	
  

Afro-­‐Brazilian	
  cultural	
  contributions	
  were	
  increasingly	
  valued	
  at	
  least	
  in	
  terms	
  of	
  official	
  and	
  

popular	
  rhetoric	
  if	
  not	
  practice,	
  Carmen’s	
  baiana	
  represented	
  a	
  shift	
  toward	
  the	
  national	
  

ideology	
  about	
  mestiçagem	
  as	
  distinctly	
  Brazilian.	
  

	
   	
  



135	
   

Chapter	
  3:	
  	
  

From	
  Carnival	
  to	
  Carnivalesque:	
  Carmen	
  in	
  Hollywood	
  Film	
  

Carmen	
  Miranda’s	
  parodic	
  baiana	
  look	
  and	
  performance	
  for	
  1939’s	
  Banana	
  da	
  terra	
  were	
  

an	
  embodiment	
  of	
  emergent	
  ideas	
  about	
  mestiçagem	
  and	
  brasilidade.	
  	
  The	
  culturally	
  hybrid	
  

carnival	
  fantasia	
  she	
  created	
  was	
  a	
  great	
  success	
  and	
  helped	
  launch	
  her	
  career	
  in	
  the	
  US	
  within	
  

the	
  year.	
  When	
  she	
  came	
  to	
  the	
  US,	
  the	
  success	
  of	
  her	
  baiana	
  Broadway	
  revue	
  performance	
  

facilitated	
  migration	
  to	
  the	
  Hollywood	
  carnivalesque	
  genre	
  of	
  musical	
  comedy	
  films	
  where	
  the	
  

fantasia	
  took	
  on	
  new	
  meanings.	
  	
  	
  

Since	
  she	
  first	
  created	
  and	
  introduced	
  her	
  baiana,	
  Carmen	
  Miranda	
  has	
  been	
  widely	
  

impersonated	
  and	
  had	
  her	
  image	
  recontextualized	
  again	
  and	
  again.	
  	
  Most	
  impersonations	
  and	
  

recontextualizations	
  have	
  been	
  based	
  on	
  the	
  Hollywood	
  version	
  of	
  her	
  baiana.	
  	
  Because	
  her	
  

Hollywood	
  image	
  is	
  the	
  one	
  that	
  is	
  most	
  widely	
  circulated	
  and	
  best	
  recognized,	
  in	
  this	
  chapter	
  I	
  

examine	
  her	
  Hollywood	
  performance	
  and	
  look,	
  from	
  1940	
  to	
  1953	
  when	
  her	
  films	
  were	
  released.	
  	
  	
  

Other	
  scholars	
  have	
  noted	
  that	
  Carmen’s	
  Hollywood	
  success	
  relied	
  upon	
  her	
  always	
  

playing	
  the	
  part	
  of	
  a	
  pan-­‐Latin/a	
  figure	
  (e.g.	
  Ligiéro	
  Coelho	
  1998;	
  Ovalle	
  2011;	
  Roberts	
  1992).	
  	
  

While	
  this	
  is	
  certainly	
  true,	
  there	
  is	
  surprisingly	
  little	
  investigation	
  into	
  what	
  specifically	
  made	
  

her	
  performance	
  and	
  look	
  unique.	
  	
  Her	
  Hollywood	
  star	
  image	
  was	
  certainly	
  shaped	
  by	
  US	
  culture	
  

producers	
  yet	
  it	
  was	
  also	
  a	
  product	
  of	
  the	
  image	
  and	
  style	
  she	
  had	
  long	
  been	
  cultivating	
  in	
  Brazil.	
  

Her	
  baiana’s	
  success	
  on	
  Broadway	
  in	
  New	
  York	
  during	
  the	
  summer	
  of	
  1939	
  had	
  to	
  do	
  with	
  her	
  

performance	
  as	
  much	
  as	
  her	
  look.	
  	
  One	
  of	
  the	
  most	
  salient	
  qualities	
  of	
  Carmen’s	
  performances	
  

was	
  to	
  elicit	
  ambivalent	
  laughter	
  through,	
  for	
  example,	
  singing	
  innuendo-­‐laden	
  songs	
  delivered	
  

with	
  a	
  wink.	
  	
  	
  



136	
   

In	
  Brazil	
  Carmen	
  had	
  made	
  a	
  career	
  out	
  of	
  a	
  direct	
  carnival	
  connection	
  in	
  both	
  her	
  music	
  

and	
  film	
  repertoire,	
  all	
  the	
  while	
  retaining	
  a	
  glamorous	
  image.	
  	
  The	
  glamorous	
  modern	
  fashion	
  

sensibilities	
  she	
  had	
  cultivated	
  for	
  over	
  a	
  decade	
  were	
  traded	
  in	
  for	
  a	
  permanent	
  assignment	
  to	
  

the	
  carnivalesque	
  when	
  she	
  donned	
  the	
  baiana	
  costume,	
  which	
  became	
  her	
  ‘Latin’	
  look	
  in	
  the	
  

US.	
  In	
  so	
  doing,	
  she	
  came	
  to	
  inhabit	
  a	
  liminal	
  space	
  where	
  a	
  range	
  of	
  social	
  boundaries	
  could	
  be	
  

playfully	
  crossed.	
  	
  Among	
  the	
  normativities	
  her	
  performances	
  troubled	
  were	
  femininity	
  and	
  

ethnicity.	
  	
  Though	
  she	
  has	
  been	
  described	
  as	
  a	
  “nonsexual	
  camp	
  female	
  grotesque”	
  (Roberts	
  

1992),	
  at	
  times	
  Carmen	
  exuded	
  a	
  sexuality	
  that	
  was	
  extreme	
  in	
  the	
  way	
  of	
  carnival’s	
  exaggerated	
  

sexuality.	
  	
  Sometimes	
  her	
  costumes	
  and	
  the	
  props	
  around	
  her	
  resemble	
  grotesque	
  genitalia	
  that	
  

unsettle	
  puritanical	
  sensibilities	
  then	
  dictating	
  Hollywood	
  film	
  content	
  in	
  the	
  studio’s	
  self-­‐

censoring	
  Production	
  Code	
  Administration	
  era.	
  	
  While	
  ‘normalcy’	
  is	
  restored	
  at	
  the	
  end	
  of	
  

Carmen’s	
  films,	
  I	
  posit	
  that	
  her	
  presence	
  creates	
  temporary	
  disruptions	
  that	
  potentiate	
  socially	
  

transforming	
  consequences,	
  which	
  I	
  explore	
  in	
  greater	
  depth	
  in	
  chapter	
  4.	
  	
  	
  

In	
  this	
  chapter	
  I	
  examine	
  what	
  is	
  carnivalesque	
  in	
  Carmen’s	
  Hollywood	
  films	
  and	
  

performances.	
  	
  The	
  effect	
  of	
  her	
  belonging	
  to	
  a	
  carnival/carnivalesque	
  genre	
  is	
  that	
  this	
  

becomes	
  a	
  means	
  for	
  orienting	
  related	
  discourse	
  about	
  her.	
  	
  Charles	
  Briggs	
  and	
  Richard	
  Bauman	
  

have	
  shown	
  that	
  such	
  frameworks	
  can	
  orient	
  “the	
  production	
  and	
  reception	
  of	
  discourse”	
  

(Briggs	
  and	
  Bauman	
  1992:	
  142-­‐3).	
  	
  I	
  situate	
  her	
  historically	
  in	
  terms	
  of	
  US	
  policy	
  and	
  show	
  how	
  

this	
  is	
  related	
  to	
  the	
  types	
  of	
  movies	
  she	
  made.	
  	
  I	
  examine	
  the	
  patterns	
  in	
  her	
  films,	
  which	
  

include	
  always	
  being	
  cast	
  as	
  a	
  performer,	
  and	
  plot	
  emphases	
  on	
  performance,	
  masquerades,	
  and	
  

comic	
  reversals.	
  	
  I	
  show	
  that	
  the	
  different	
  patterns	
  made	
  her	
  look	
  and	
  performance	
  highly	
  

extractable.	
  	
  The	
  uniqueness	
  of	
  her	
  look	
  and	
  performance	
  contributed	
  to	
  her	
  iconicity,	
  which	
  



137	
   

facilitates	
  the	
  portability	
  of	
  what	
  I	
  call	
  ‘Carmen	
  Drag.’	
  	
  That	
  is,	
  performing	
  as	
  ‘Carmen	
  Miranda,’	
  

a	
  theme	
  I	
  further	
  address	
  in	
  the	
  next	
  chapter.	
  

	
  
The	
  Brazilian	
  Bombshell	
  

In	
  the	
  months	
  following	
  carnival	
  and	
  Banana	
  da	
  terra’s	
  1939	
  release,	
  Carmen	
  Miranda	
  

continued	
  to	
  wear	
  the	
  baiana	
  costume	
  popular	
  with	
  Brazilian	
  audiences	
  from	
  across	
  the	
  class	
  

spectrum.	
  	
  Moviegoers	
  had	
  been	
  delighted	
  with	
  her	
  glamorous	
  baiana	
  look	
  while	
  the	
  elegant	
  

people	
  who	
  filled	
  Rio’s	
  chic	
  clubs	
  got	
  to	
  see	
  her	
  perform	
  in	
  living	
  color.	
  	
  	
  

Infusing	
  the	
  stereotypical	
  baiana	
  costume	
  with	
  her	
  glamorous	
  sensibilities,	
  Carmen	
  

continued	
  to	
  draw	
  audiences	
  during	
  the	
  tropical	
  city’s	
  seasonal	
  shift	
  from	
  summer	
  to	
  autumn.	
  	
  

Among	
  the	
  nightclubs	
  where	
  one	
  could	
  see	
  Carmen	
  perform	
  was	
  the	
  Cassino	
  da	
  Urca	
  near	
  the	
  

iconic	
  Sugarloaf	
  Mountain.	
  	
  The	
  club	
  was	
  easily	
  accessible	
  for	
  carioca	
  elites	
  as	
  well	
  as	
  foreign	
  

tourists	
  disembarking	
  from	
  luxury	
  ocean	
  liners.	
  	
  The	
  Urca	
  neighborhood	
  where	
  Cassino	
  da	
  Urca	
  

was	
  located	
  is	
  close	
  to	
  the	
  centro	
  while	
  remaining	
  set	
  off	
  in	
  an	
  idyllic	
  tree-­‐lined	
  residential	
  area	
  

on	
  the	
  waterfront.	
  	
  Among	
  those	
  to	
  visit	
  the	
  club	
  that	
  autumn	
  was	
  a	
  New	
  Yorker	
  named	
  Lee	
  

Shubert.	
  	
  Lee	
  and	
  his	
  brothers	
  Sam	
  and	
  Jacob	
  were	
  Broadway	
  producers	
  whose	
  keen	
  recognition	
  

of	
  Carmen’s	
  potential	
  commercial	
  appeal	
  would	
  change	
  her	
  life	
  within	
  months.	
  	
  

The	
  story	
  of	
  how	
  he	
  ‘discovered’	
  Carmen	
  at	
  Cassino	
  da	
  Urca	
  has	
  been	
  re-­‐told	
  many	
  times	
  

and	
  in	
  different	
  ways	
  making	
  it	
  difficult	
  to	
  sort	
  out	
  the	
  particulars.	
  	
  What	
  we	
  do	
  know	
  is	
  that	
  

Shubert	
  saw	
  Carmen’s	
  baiana	
  performance	
  in	
  February	
  1939—possibly	
  at	
  the	
  prompting	
  of	
  



138	
   

friends49	
  —and	
  arranged	
  to	
  meet	
  with	
  her	
  on	
  the	
  ship	
  that	
  had	
  brought	
  him	
  to	
  Brazil,	
  the	
  S.S.	
  

Normandy	
  (Castro	
  2005;	
  Coelho	
  1998).	
  	
  By	
  March	
  Carmen	
  had	
  signed	
  a	
  contract	
  with	
  Shubert	
  to	
  

appear	
  in	
  his	
  Broadway	
  production	
  of	
  Streets	
  of	
  Paris.	
  

After	
  some	
  negotiating,	
  Carmen	
  was	
  able	
  to	
  ensure	
  that	
  her	
  band,	
  Bando	
  da	
  Lua,	
  was	
  

able	
  to	
  accompany	
  her.	
  	
  Concerned	
  that	
  the	
  nation’s	
  “Ambassador	
  of	
  Samba”	
  could	
  not	
  fully	
  

represent	
  brasilidade	
  without	
  her	
  band,	
  President	
  Getúlio	
  Vargas	
  made	
  sure	
  that	
  the	
  six-­‐

member	
  Bando	
  da	
  Lua	
  had	
  its	
  passage	
  paid	
  for	
  by	
  the	
  Brazilian	
  government	
  (Ligiéro	
  Coelho	
  

1998:	
  111-­‐112).	
  	
  In	
  terms	
  of	
  representing	
  Brazil,	
  there	
  was	
  a	
  great	
  deal	
  riding	
  on	
  Carmen	
  and	
  

Bando	
  da	
  Lua’s	
  passage	
  to	
  the	
  United	
  States.	
  	
  In	
  addition	
  to	
  their	
  Broadway	
  performances,	
  the	
  

band	
  was	
  slated	
  to	
  perform	
  at	
  the	
  Brazilian	
  Pavilion	
  in	
  the	
  New	
  York	
  World’s	
  Fair.	
  	
  People	
  from	
  

all	
  over	
  the	
  world	
  would	
  get	
  their	
  first	
  taste	
  of	
  Brazilian	
  culture	
  at	
  the	
  fair.	
  	
  For	
  this	
  reason,	
  a	
  

Brazilian	
  media	
  frenzy	
  accompanied	
  the	
  group	
  when	
  they	
  set	
  sail	
  from	
  Rio	
  de	
  Janeiro	
  on	
  May	
  4,	
  

1939.	
  	
  Carmen’s	
  tearful	
  nationalistic	
  speeches	
  and	
  interviews	
  delivered	
  before	
  her	
  departure	
  

made	
  clear	
  that	
  she	
  fully	
  understood	
  the	
  significance	
  of	
  her	
  task	
  as	
  an	
  unofficial	
  Brazilian	
  cultural	
  

ambassador.	
  	
  

Before	
  she	
  even	
  stepped	
  off	
  the	
  S.S.	
  Uruguay	
  that	
  brought	
  her	
  to	
  New	
  York,	
  the	
  US	
  

media	
  was	
  prepared	
  to	
  document	
  her	
  arrival.	
  	
  Carmen	
  had	
  picked	
  up	
  a	
  few	
  words	
  of	
  English	
  

along	
  the	
  way	
  and	
  delighted	
  journalists	
  by	
  joking,	
  “I	
  say	
  money,	
  money,	
  money.	
  I	
  say	
  money,	
  

money,	
  money,	
  and	
  I	
  say	
  hot	
  dog.	
  	
  I	
  say	
  yes	
  and	
  I	
  say	
  no,	
  and	
  I	
  say	
  money,	
  money,	
  money.	
  	
  And	
  I	
  

                                                
49Shubert’s	
  traveling	
  companion,	
  Sonia	
  Henje,	
  suggested	
  he	
  check	
  out	
  Carmen’s	
  performance	
  (Castro	
  2005:	
  182).	
  	
  

According	
  to	
  another	
  source,	
  Shubert	
  had	
  friends	
  in	
  Rio,	
  US-­‐transplants,	
  who	
  encouraged	
  him	
  to	
  see	
  Carmen’s	
  

performance	
  (Ligiéro	
  Coelho	
  1998:	
  109).	
  



139	
   

say	
  turkey	
  sandwich	
  and	
  I	
  say	
  grape	
  juice.	
  	
  I	
  say	
  mens,	
  mens,	
  mens”	
  (Castro	
  2005:	
  201).	
  	
  It	
  is	
  

possible	
  that	
  Carmen	
  chose	
  to	
  deploy	
  this	
  particular	
  limited	
  vocabulary	
  in	
  order	
  to	
  poke	
  fun	
  at	
  

American	
  cuisine	
  and	
  obsession	
  with	
  money	
  as	
  well	
  as	
  outsiders’	
  conceptions	
  of	
  Latin/a	
  

American	
  women	
  as	
  ‘man	
  eaters.’	
  	
  Moreover,	
  how	
  she	
  strings	
  together	
  her	
  sentences	
  

demonstrates	
  a	
  poetic	
  playfulness	
  and	
  an	
  ear	
  for	
  aural	
  sounds	
  that	
  are	
  rhythmically	
  pleasing,	
  a	
  

pattern	
  one	
  finds	
  in	
  her	
  music	
  repertoire	
  as	
  well.50	
  

After	
  this	
  memorable	
  introduction	
  to	
  the	
  US,	
  Carmen	
  and	
  Bando	
  da	
  Lua	
  impressed	
  

audiences	
  and	
  “saved	
  Broadway”	
  from	
  the	
  competing	
  World’s	
  Fair	
  by	
  increasing	
  ticket	
  sales	
  to	
  

Streets	
  of	
  Paris.	
  	
  They	
  were	
  thrilling	
  and	
  different	
  from	
  anything	
  that	
  had	
  previously	
  been	
  seen	
  

on	
  New	
  York	
  stages.	
  	
  Though	
  few	
  in	
  the	
  audience	
  understood	
  what	
  Carmen	
  sang,	
  her	
  powerful	
  

performance	
  and	
  unusual	
  appearance	
  had	
  appeal	
  that	
  transcended	
  language	
  barriers.	
  	
  While	
  

Carmen	
  was	
  ostensibly	
  an	
  unofficial	
  Brazilian	
  cultural	
  ambassador	
  in	
  1939,	
  over	
  time	
  her	
  star	
  

persona	
  became	
  less	
  nation-­‐specific	
  as	
  she	
  was	
  engaged	
  to	
  represent	
  “Latin-­‐ness”	
  more	
  

generally	
  in	
  the	
  US.	
  	
  	
  	
  

Though	
  she	
  performed	
  only	
  three	
  numbers	
  in	
  Streets	
  of	
  Paris,	
  Carmen	
  was	
  a	
  sensation.	
  	
  

Her	
  performance	
  style	
  and	
  baiana	
  costume	
  captivated	
  audiences	
  eager	
  to	
  see	
  the	
  Brazilian	
  

Bombshell	
  singing	
  at	
  the	
  end	
  of	
  the	
  first	
  and	
  second	
  acts	
  (“Carmen	
  Miranda:	
  The	
  Girl	
  from	
  Rio”	
  

2008).	
  	
  One	
  of	
  the	
  show’s	
  performers,	
  Magda	
  Mastrogiovanni,	
  notes	
  in	
  the	
  documentary,	
  

“Carmen	
  Miranda:	
  The	
  Girl	
  from	
  Rio,”	
  that	
  Carmen	
  was	
  a	
  hit	
  not	
  only	
  with	
  audiences	
  but	
  also	
  

with	
  other	
  performers.	
  	
  According	
  to	
  Mastrogiovanni,	
  Mickey	
  Rooney	
  returned	
  night	
  after	
  night	
  

                                                
50	
  I	
  am	
  grateful	
  to	
  Susan	
  Seizer	
  for	
  pointing	
  out	
  the	
  poetics	
  of	
  Carmen’s	
  early	
  English	
  vocabulary	
  as	
  delivered	
  to	
  the	
  

press	
  in	
  1939	
  and	
  how	
  similar	
  it	
  is	
  to	
  her	
  singing	
  style.	
  	
  	
  



140	
   

to	
  sit	
  in	
  the	
  front	
  row	
  and	
  watch	
  Carmen	
  perform	
  (ibid).	
  

Part	
  of	
  Carmen’s	
  appeal	
  had	
  to	
  do	
  with	
  the	
  costume	
  she	
  wore,	
  a	
  variation	
  of	
  the	
  baiana	
  

look	
  she	
  had	
  created	
  for	
  her	
  performance	
  in	
  Banana	
  da	
  terra.	
  	
  Evidence	
  that	
  her	
  unusual	
  style	
  

had	
  appeal	
  is	
  clear	
  from	
  retailers’	
  prompt	
  interpretation	
  of	
  her	
  look.	
  	
  New	
  York	
  department	
  

stores	
  installed	
  Carmen	
  Miranda	
  mannequins	
  in	
  their	
  windows	
  and	
  manufacturers	
  created	
  both	
  

licensed	
  and	
  un-­‐licensed	
  Carmen-­‐inspired	
  jewelry,	
  hats,	
  and	
  garments	
  (Ligiéro	
  Coelho	
  1998:	
  120-­‐

123).	
  Carmen’s	
  look	
  quickly	
  became	
  commodified	
  material	
  culture	
  produced	
  on	
  a	
  mass	
  scale;	
  a	
  

commodification	
  that	
  paralleled	
  US	
  commodification	
  and	
  marketing	
  of	
  Latin	
  American	
  natural	
  

resources	
  such	
  as	
  bananas.	
  

It	
  wasn’t	
  long	
  before	
  Hollywood	
  took	
  notice	
  of	
  the	
  singer	
  whom	
  newspapers	
  had	
  begun	
  

to	
  refer	
  to	
  as	
  the	
  “Brazilian	
  Bombshell”	
  (Castro	
  2005:	
  211).	
  	
  Though	
  she	
  spoke	
  very	
  little	
  English,	
  

Twentieth-­‐Century	
  Fox	
  invited	
  her	
  to	
  perform	
  in	
  its	
  forthcoming	
  musical	
  film	
  Down	
  Argentine	
  

Way	
  (1940).	
  	
  Carmen	
  had	
  long	
  been	
  eager	
  to	
  be	
  a	
  film	
  star.	
  	
  While	
  still	
  performing	
  in	
  Streets	
  of	
  

Paris	
  in	
  July	
  1939,	
  Fox	
  shot	
  a	
  Technicolor	
  screen	
  test	
  of	
  Carmen	
  and	
  Bando	
  da	
  Lua	
  at	
  a	
  New	
  York	
  

studio	
  (Castro	
  2005:	
  220).	
  	
  Studio	
  executive	
  Darryl	
  F.	
  Zanuck	
  immediately	
  sent	
  a	
  contract	
  to	
  New	
  

York	
  for	
  filming	
  to	
  commence	
  in	
  January	
  (Castro	
  2005:	
  221).	
  	
  Not	
  speaking	
  English	
  proved	
  to	
  be	
  

no	
  barrier.	
  She	
  was	
  to	
  reprise	
  “South	
  American	
  Way”	
  and	
  “Bambu	
  bambu”	
  from	
  Streets	
  of	
  Paris.	
  	
  

In	
  addition,	
  she	
  would	
  perform	
  a	
  third	
  number,	
  “Mamãe	
  eu	
  quero.”	
  	
  Carmen’s	
  East	
  Coast	
  

performance	
  schedule	
  made	
  her	
  too	
  busy	
  to	
  fly	
  to	
  California	
  to	
  shoot	
  scenes.	
  	
  Since	
  Fox	
  was	
  so	
  

eager	
  to	
  include	
  her	
  in	
  its	
  film,	
  all	
  of	
  her	
  numbers	
  were	
  shot	
  in	
  New	
  York.	
  	
  This	
  had	
  a	
  couple	
  of	
  

advantages.	
  	
  First,	
  it	
  meant	
  that	
  she	
  would	
  play	
  a	
  non-­‐speaking	
  performer	
  on	
  stage,	
  thus	
  making	
  

her	
  inability	
  to	
  speak	
  English	
  a	
  moot	
  point.	
  	
  Second,	
  her	
  scenes	
  could	
  easily	
  be	
  edited	
  into	
  the	
  



141	
   

movie	
  with	
  little	
  connection	
  to	
  the	
  film’s	
  overall	
  plot	
  (Griffin	
  2002:	
  p.	
  43,	
  FN	
  46).	
  	
  

From	
  sold-­‐out	
  shows	
  to	
  the	
  Carmen	
  influence	
  on	
  fashions	
  found	
  at	
  Macy’s,	
  Bergdorf	
  

Goodman,	
  and	
  Saks	
  Fifth	
  Avenue,	
  it	
  is	
  clear	
  that	
  the	
  performer	
  already	
  had	
  commercial	
  appeal	
  

by	
  the	
  time	
  Fox	
  invited	
  her	
  to	
  perform	
  in	
  Down	
  Argentine	
  Way.	
  	
  Yet	
  there	
  were	
  other	
  factors	
  

that	
  attracted	
  Fox.	
  	
  At	
  the	
  time,	
  the	
  studio	
  sought	
  ‘specialty	
  acts’	
  for	
  its	
  musical	
  comedies.	
  	
  A	
  

specialty	
  act	
  was	
  one	
  that	
  showcased	
  a	
  performer’s	
  unique	
  talents	
  in	
  such	
  a	
  way	
  that	
  the	
  

number	
  could	
  be	
  incorporated	
  into	
  the	
  film	
  without	
  the	
  number’s	
  having	
  any	
  direct	
  tie	
  to	
  the	
  

film’s	
  storyline	
  (Griffin	
  2002:	
  29).	
  	
  This	
  gave	
  the	
  film	
  a	
  vaudeville	
  kind	
  of	
  aesthetic	
  such	
  that	
  

different	
  types	
  of	
  acts	
  needed	
  no	
  point	
  of	
  continuity	
  to	
  follow	
  one	
  another	
  (Griffin	
  2002:	
  29-­‐30).	
  	
  

Acrobatic	
  tap	
  dancers,	
  jugglers,	
  black,	
  and	
  ‘ethnic’	
  performers	
  are	
  the	
  sorts	
  of	
  acts	
  that	
  could	
  fall	
  

into	
  the	
  specialty	
  act	
  category.	
  	
  With	
  an	
  elaborate	
  costume	
  and	
  songs	
  delivered	
  in	
  a	
  language	
  

unintelligible	
  to	
  most	
  US	
  moviegoers,	
  Carmen	
  was	
  cast	
  as	
  a	
  specialty	
  act.	
  Fox	
  initially	
  sought	
  to	
  

cash	
  in	
  on	
  Carmen’s	
  commercial	
  appeal.	
  	
  In	
  the	
  process	
  the	
  studio	
  effectively	
  complied	
  with	
  

WWII-­‐era	
  governmental	
  policies	
  about	
  more	
  positive	
  Latin	
  American	
  representations	
  in	
  film.	
  

	
  

	
   	
  



142	
   

	
  

	
  

	
  	
  	
  

	
  

	
  

	
  
	
  

	
  
	
  
	
  

	
  
	
  
Figure	
  24:	
  Carmen	
  in	
  her	
  Broadway	
  baiana	
  attire	
  on	
  the	
  November	
  1939	
  cover	
  of	
  Click	
  
(Barsante	
  1994)	
  



143	
   

	
  
	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  
	
  
Figure	
  25:	
  A	
  Bonwit	
  Teller	
  department	
  store	
  Carmen	
  Miranda	
  
mannequin,	
  c.	
  1939	
  (Barsante	
  1994)	
  



144	
   

Good	
  Neighbors	
  	
  

During	
  the	
  twenties	
  silent	
  film	
  era,	
  Hollywood	
  experienced	
  a	
  so-­‐called	
  Latin	
  invasion	
  of	
  

‘Latin	
  lovers’	
  that	
  included	
  popular	
  stars	
  Ramon	
  Novarro,	
  Dolores	
  del	
  Río,	
  Gilbert	
  Roland,	
  and	
  

Lupe	
  Vélez	
  (Beltrán	
  2009:	
  18).	
  	
  Yet	
  the	
  romance	
  with	
  Latin/o/a	
  American	
  performers	
  was	
  soon	
  to	
  

end	
  when	
  silents	
  transitioned	
  to	
  sound	
  ushering	
  in	
  a	
  period	
  of	
  British-­‐inflected	
  diction	
  (Beltrán	
  

2009:	
  26).	
  	
  While	
  some	
  performers	
  found	
  work	
  in	
  studio	
  produced	
  Spanish-­‐language	
  films,	
  

others	
  rode	
  the	
  thirties	
  and	
  forties	
  wave	
  of	
  Latin	
  musicals	
  that	
  paired	
  music	
  and	
  dance	
  with	
  Latin	
  

or	
  Latin-­‐influenced	
  musical	
  styles	
  (Beltrán	
  2009:	
  27).	
  	
  Such	
  roles	
  in	
  musical	
  films,	
  however,	
  were	
  

very	
  often	
  minor	
  ones	
  that	
  supported	
  white	
  leads	
  (López	
  1991).	
  	
  Carmen	
  Miranda	
  would	
  

become	
  the	
  exception	
  to	
  this	
  rule	
  when	
  she	
  embarked	
  on	
  her	
  Hollywood	
  career.	
  	
  

The	
  political	
  and	
  cultural	
  changes	
  that	
  made	
  Carmen	
  a	
  desirable	
  figure	
  to	
  cast	
  in	
  Down	
  

Argentine	
  Way	
  had	
  begun	
  several	
  years	
  earlier	
  in	
  1934.	
  	
  That	
  year	
  President	
  Franklin	
  D.	
  

Roosevelt	
  made	
  his	
  first	
  visit	
  to	
  South	
  America,	
  declaring	
  “good	
  neighborliness”	
  in	
  the	
  Americas	
  

a	
  point	
  of	
  concern	
  for	
  his	
  administration.	
  	
  Such	
  neighborliness	
  was	
  borne	
  of	
  a	
  desire	
  to	
  gain	
  

greater	
  fiscal	
  and	
  political	
  influence	
  in	
  Latin	
  America.	
  	
  Before	
  Roosevelt’s	
  visit,	
  US	
  businesses	
  had	
  

already	
  begun	
  to	
  explore	
  ways	
  to	
  make	
  money	
  in	
  South	
  America	
  including	
  the	
  sourcing	
  of	
  raw	
  

materials	
  for	
  making	
  automobile	
  tires	
  (Grandin	
  2006	
  [2010]).	
  	
  It	
  was	
  not	
  until	
  World	
  War	
  II	
  got	
  

underway	
  that	
  the	
  Good	
  Neighbor	
  policy	
  was	
  more	
  actively	
  pursued.	
  	
  With	
  the	
  war	
  in	
  Europe	
  

threatening	
  to	
  have	
  a	
  global	
  impact,	
  the	
  Roosevelt	
  administration	
  wanted	
  to	
  be	
  sure	
  that	
  Latin	
  

American	
  countries	
  would	
  fall	
  in	
  step	
  with	
  the	
  US	
  and	
  support	
  Allied	
  forces.	
  	
  

Although	
  US	
  companies	
  had	
  for	
  decades	
  made	
  money	
  from	
  Latin	
  American	
  produce	
  and	
  

other	
  natural	
  resources,	
  the	
  war	
  changed	
  US	
  perspectives	
  on	
  global	
  trade.	
  	
  As	
  European	
  and	
  



145	
   

Asian	
  export	
  markets	
  closed,	
  US	
  businesses	
  turned	
  to	
  Latin	
  America	
  as	
  an	
  export	
  destination.	
  	
  

Concurrent	
  with	
  this	
  change	
  were	
  Brazil’s	
  efforts	
  to	
  participate	
  more	
  fully	
  in	
  the	
  global	
  

marketplace.	
  	
  Natural	
  resources	
  such	
  as	
  coffee	
  and	
  bananas	
  were	
  what	
  South	
  America’s	
  largest	
  

nation	
  was	
  well	
  equipped	
  to	
  export.	
  	
  In	
  1939	
  both	
  Brazil	
  and	
  the	
  US	
  wanted	
  to	
  cultivate	
  trade	
  

between	
  the	
  two	
  countries,	
  which	
  is	
  why	
  President	
  Vargas	
  publicly	
  supported	
  Carmen’s	
  passage	
  

to	
  the	
  US	
  as	
  an	
  unofficial	
  cultural	
  ambassador	
  (Enloe	
  2000	
  [1989];	
  Mendonça	
  1999;	
  Sadlier	
  

2008).	
  	
  

By	
  1940	
  the	
  US	
  government	
  established	
  its	
  Office	
  of	
  the	
  Coordinator	
  of	
  Inter-­‐American	
  

Affairs	
  (CIAA)	
  headed	
  by	
  Nelson	
  A.	
  Rockefeller.	
  Rockefeller	
  was	
  deemed	
  qualified	
  for	
  the	
  

position	
  based	
  on	
  his	
  overall	
  wealth	
  and	
  sizable	
  economic	
  investments	
  in	
  Latin	
  American	
  

petroleum.	
  The	
  CIAA’s	
  objective	
  was	
  to	
  represent	
  “Latins”	
  in	
  a	
  more	
  positive	
  light	
  to	
  US	
  citizens	
  

and	
  thereby	
  increase	
  popular	
  support	
  for	
  inter-­‐American	
  unity	
  (Woll	
  1974:	
  279).	
  	
  One	
  way	
  the	
  

CIAA	
  sought	
  to	
  do	
  this	
  was	
  through	
  the	
  circulation	
  of	
  subtle	
  propaganda	
  in	
  popular	
  culture,	
  

especially	
  film.	
  	
  	
  

Although	
  Down	
  Argentine	
  Way	
  can	
  be	
  classified	
  as	
  a	
  Good	
  Neighbor	
  film	
  with	
  its	
  

depiction	
  of	
  friendly	
  relations	
  between	
  North	
  and	
  South	
  Americans,	
  it	
  was	
  made	
  before	
  

Rockefeller	
  became	
  directly	
  involved	
  with	
  popular	
  movie	
  productions.	
  	
  	
  Fox	
  executive	
  Zanuck	
  

was	
  chiefly	
  interested	
  in	
  Carmen	
  as	
  a	
  specialty	
  act	
  because	
  she	
  had	
  commercial	
  appeal	
  that	
  

aligned	
  with	
  growing	
  popular	
  interest	
  in	
  Latinidad	
  [Latinness]	
  and	
  tropical	
  locales	
  for	
  films	
  

(Castro	
  2005:	
  265).	
  	
  The	
  studio	
  made	
  a	
  wise	
  investment	
  in	
  Carmen	
  as	
  she	
  soon	
  became	
  Fox’s	
  

highest	
  earning	
  performer.	
  	
  	
  

Nonetheless,	
  the	
  timing	
  of	
  the	
  film’s	
  release	
  coincided	
  with	
  Rockefeller’s	
  appointment	
  



146	
   

and	
  Down	
  Argentine	
  Way	
  became	
  an	
  early	
  project	
  for	
  him	
  to	
  tackle	
  given	
  its	
  poor	
  reception	
  in	
  

Latin	
  America.	
  When	
  it	
  first	
  arrived	
  in	
  Argentina	
  Down	
  Argentine	
  Way	
  was	
  greeted	
  with	
  protests	
  

regarding	
  its	
  inaccuracies	
  and	
  overall	
  offensiveness	
  (Castro	
  2005:	
  266).	
  	
  The	
  filmmakers	
  had	
  paid	
  

little	
  attention	
  to	
  cultural	
  differences	
  even	
  costuming	
  rural	
  Argentines	
  as	
  ‘Mexican’	
  peasants.	
  	
  

Another	
  sore	
  point	
  for	
  Argentines	
  was	
  the	
  casting	
  of	
  a	
  Brazilian	
  performer	
  in	
  what	
  was	
  

ostensibly	
  a	
  Buenos	
  Aires-­‐based	
  film.	
  	
  The	
  film	
  was	
  banned	
  in	
  Argentina	
  prompting	
  the	
  CIAA	
  to	
  

persuade	
  Fox	
  to	
  spend	
  $40,000	
  re-­‐shooting	
  scenes.	
  	
  The	
  hope	
  was	
  to	
  placate	
  South	
  American	
  

audiences,	
  which	
  ultimately	
  did	
  not	
  happen	
  (Castro	
  2005:	
  267).	
  	
  	
  

At	
  the	
  height	
  of	
  her	
  US	
  career,	
  Carmen	
  was	
  the	
  most	
  visible	
  Latin/a/o	
  American	
  

performer	
  in	
  Hollywood.	
  As	
  early	
  as	
  1941	
  she	
  was	
  leaving	
  her	
  hand	
  and	
  platform	
  shoe	
  prints	
  in	
  

cement	
  outside	
  Grauman’s	
  Chinese	
  Theater	
  in	
  Hollywood.	
  	
  Being	
  such	
  a	
  public	
  figure	
  she	
  came	
  

to	
  inform	
  1940s	
  US	
  discourses	
  about	
  Latin/o/a	
  Americans.	
  As	
  others	
  have	
  noted	
  (e.g.	
  Enloe	
  

[1989];	
  Sadlier	
  [2006];	
  Woll	
  [1974]),	
  during	
  WWII	
  Carmen	
  was	
  a	
  key	
  hemispheric	
  cultural	
  figure	
  

whose	
  Hollywood	
  career	
  facilitated	
  US	
  influence	
  through	
  non-­‐militaristic	
  means.	
  

After	
  Down	
  Argentine	
  Way	
  Carmen	
  made	
  other	
  films	
  that	
  directly	
  referenced	
  the	
  Good	
  

Neighbor	
  policy,	
  most	
  notably	
  Springtime	
  in	
  the	
  Rockies	
  (1942)	
  and	
  The	
  Gang’s	
  All	
  Here	
  (1943).51	
  	
  

                                                
51	
  President	
  Getúlio	
  Vargas	
  banned	
  The	
  Gang’s	
  All	
  Here	
  in	
  1943	
  because	
  he	
  objected	
  to	
  the	
  “Tutti-­‐Frutti”	
  hat	
  

number,	
  which	
  included	
  what	
  many	
  saw	
  to	
  be	
  oversize	
  phallic	
  bananas	
  (Sadlier	
  2008:	
  232,	
  FN	
  26).	
  	
  Sadlier	
  argues	
  

that	
  Orson	
  Welles’	
  representation	
  of	
  Brazil	
  in	
  the	
  documentary	
  It’s	
  All	
  True	
  (shot	
  between	
  1941	
  and	
  1942)	
  relied	
  on	
  

highlighting	
  similarities	
  between	
  Brazil	
  and	
  the	
  US.	
  	
  By	
  contrast,	
  Carmen’s	
  US	
  career	
  was	
  built	
  upon	
  highlighting	
  the	
  

differences	
  between	
  the	
  two	
  countries	
  (Sadlier	
  2008:	
  233).	
  	
  Nonetheless,	
  both	
  Carmen	
  Miranda	
  and	
  Welles	
  

participated	
  in	
  samba	
  exaltação	
  [samba	
  exaltation].	
  	
  Samba	
  exaltação	
  was	
  a	
  patriotic	
  and	
  dominant	
  paradigm	
  in	
  

early	
  1940s	
  Brazil	
  that	
  celebrated	
  samba	
  as	
  a	
  distinctly	
  Brazilian	
  music	
  form	
  that	
  had	
  come	
  down	
  from	
  the	
  favelas	
  



147	
   

In	
  other	
  films	
  the	
  policy	
  is	
  indirectly	
  referenced.	
  	
  For	
  example	
  one	
  scene	
  from	
  Week-­‐End	
  in	
  

Havana	
  (1941)	
  describes	
  Cuba’s	
  sugar	
  plantations	
  as	
  an	
  important	
  hemispheric	
  resource.	
  	
  The	
  

scene	
  seems	
  out	
  of	
  place	
  with	
  the	
  rest	
  of	
  the	
  film’s	
  lighthearted	
  tone	
  as	
  it	
  takes	
  on	
  the	
  air	
  of	
  a	
  

public	
  school	
  educational	
  documentary.	
  While	
  Carmen’s	
  characters	
  in	
  the	
  Good	
  Neighbor	
  films	
  

are	
  consistently	
  harmless	
  and	
  comic,	
  her	
  visibility	
  in	
  US	
  popular	
  culture	
  nonetheless	
  marked	
  an	
  

important	
  improvement	
  over	
  past	
  Hollywood	
  ‘Latin’	
  representations	
  as	
  “greasers,”	
  villains,	
  and	
  

sultry	
  Latin	
  lovers	
  (Beltrán	
  2009;	
  Woll	
  1983).	
  	
  	
  

During	
  this	
  era	
  of	
  Good	
  Neighbor	
  films,	
  Rockefeller	
  appointed	
  millionaire	
  crony	
  John	
  Hay	
  

Whitney	
  to	
  oversee	
  the	
  organization’s	
  motion	
  picture	
  section.	
  	
  Not	
  only	
  did	
  the	
  two	
  men	
  engage	
  

in	
  oversight	
  of	
  film	
  content,	
  they	
  also	
  produced	
  several	
  newsreels	
  and	
  film	
  shorts	
  including	
  the	
  

Walt	
  Disney	
  animated	
  shorts	
  Saludos	
  Amigos	
  (1942)	
  and	
  The	
  Three	
  Caballeros	
  (1944)	
  (Woll	
  1983:	
  

108).	
  	
  Aurora	
  Miranda	
  even	
  dressed	
  as	
  a	
  baiana	
  for	
  a	
  musical	
  number	
  in	
  The	
  Three	
  Caballeros	
  

when	
  Carmen	
  herself	
  was	
  unavailable	
  for	
  filming.	
  	
  Both	
  films	
  featured	
  the	
  Brazilian	
  parrot	
  

character	
  Zé	
  Carioca.	
  

Of	
  course	
  patriotism	
  was	
  not	
  the	
  only	
  motivating	
  factor	
  for	
  more	
  favorable	
  Latin	
  

American	
  representation	
  in	
  Hollywood	
  films.	
  	
  With	
  European	
  distribution	
  markets	
  closing	
  as	
  the	
  

Germans	
  gained	
  control	
  in	
  Europe,	
  by	
  1940	
  Central	
  and	
  South	
  America	
  became	
  the	
  primary	
  

                                                                                                                                                         
(McCann	
  2004:	
  43).	
  	
  Thanks	
  to	
  Carmen	
  and	
  Welles,	
  samba	
  exaltação	
  gained	
  international	
  traction	
  (McCann	
  2004:	
  

77).	
  	
  Welles	
  included	
  samba	
  in	
  his	
  radio	
  broadcasts	
  for	
  US	
  audiences	
  and	
  throughout	
  her	
  US	
  career,	
  Carmen	
  

incorporated	
  samba	
  beats	
  even	
  into	
  American	
  standards	
  such	
  as	
  “Chattanooga	
  Choo	
  Choo”	
  (Sadlier	
  2008).	
  	
  As	
  such	
  

Welles	
  and	
  Carmen	
  both	
  effectively	
  promoted	
  the	
  nationalist	
  rhetoric	
  of	
  Brazil	
  as	
  racial	
  democracy	
  (McCann	
  2004:	
  

77).	
  	
  



148	
   

importers	
  for	
  US	
  films	
  (Woll	
  1983:	
  110).	
  

	
  

Theoretical	
  Implications:	
  Extractability,	
  the	
  Carnivalesque,	
  and	
  the	
  Performer	
  

 My	
  theoretical	
  framework	
  for	
  analyzing	
  Carmen	
  Miranda’s	
  Hollywood	
  film	
  repertoire	
  and	
  

the	
  impact	
  her	
  look	
  and	
  performance	
  had	
  and	
  continue	
  to	
  have	
  on	
  normative	
  femininity	
  and	
  

ethnicity	
  relies	
  on	
  three	
  key	
  points:	
  what	
  is	
  extractable	
  in	
  her	
  look	
  and	
  performance;	
  the	
  

carnivalesque	
  quality	
  attending	
  said	
  look	
  and	
  performance;	
  and	
  the	
  consistent	
  casting	
  of	
  Carmen	
  

as	
  a	
  performer.	
  

Extractability	
  

In	
  addressing	
  the	
  bounded	
  quality	
  of	
  Carmen’s	
  performances	
  and	
  appearance,	
  I	
  use	
  the	
  

term	
  “entextualization.”	
  	
  While	
  it	
  is	
  problematic	
  to	
  address	
  dress	
  and	
  performance	
  in	
  a	
  way	
  that	
  

implies	
  language	
  through	
  use	
  of	
  the	
  term	
  “text,”	
  the	
  concept	
  is	
  nonetheless	
  useful.	
  	
  Richard	
  

Bauman	
  and	
  Charles	
  Briggs	
  describe	
  entextualization	
  as	
  being	
  “the	
  process	
  of	
  rendering	
  

discourse	
  extractable,	
  of	
  making	
  a	
  stretch	
  of	
  linguistic	
  production	
  into	
  a	
  unit—a	
  text—that	
  can	
  

be	
  lifted	
  out	
  of	
  its	
  interactional	
  setting”	
  (Bauman	
  and	
  Briggs	
  1990:	
  73).	
  	
  Such	
  entextualization	
  

lends	
  itself	
  to	
  being	
  extracted	
  (Bauman	
  2004:	
  4).	
  	
  Moreover,	
  such	
  extraction	
  also	
  potentiates	
  

detachability;	
  that	
  is,	
  the	
  entextualized	
  unit	
  can	
  have	
  a	
  kind	
  of	
  separateness	
  from	
  other	
  

interactional	
  settings.	
  	
  	
  

The	
  concept	
  of	
  entextualization	
  is	
  an	
  interdisciplinary	
  one	
  indebted	
  to	
  linguistic	
  

anthropology.	
  	
  I	
  seek	
  to	
  extend	
  it	
  to	
  mediated	
  performances	
  such	
  as	
  film.	
  	
  What	
  I	
  find	
  useful	
  is	
  

entextualization’s	
  focus	
  on	
  the	
  process	
  of	
  performance,	
  what	
  Bauman	
  (2004)	
  calls	
  the	
  

“emergent	
  quality.”	
  	
  That	
  is,	
  each	
  performance,	
  even	
  when	
  it	
  is	
  recorded	
  and	
  mediated	
  such	
  as	
  



149	
   

in	
  a	
  film,	
  is	
  unique.	
  	
  The	
  performance	
  is	
  not	
  static	
  but	
  rather	
  has	
  the	
  ability	
  to	
  be	
  experienced	
  in	
  

new	
  ways	
  according	
  to	
  each	
  new	
  context.	
  

A	
  performance	
  event	
  such	
  as	
  a	
  musical	
  phrase	
  or	
  number	
  is	
  inherently	
  reproducible	
  and	
  

transportable.	
  	
  Bounding	
  off	
  the	
  event—decontextualizing	
  and	
  recontextualizing	
  it—potentiates	
  

experiencing	
  it	
  anew	
  in	
  a	
  different	
  context	
  (Bauman	
  and	
  Briggs	
  1990).	
  	
  Carmen	
  Miranda’s	
  

musical	
  numbers	
  are	
  interesting	
  in	
  part	
  because	
  they	
  rely	
  so	
  heavily	
  on	
  repeatable	
  visual	
  

signifiers	
  in	
  addition	
  to	
  performance	
  repeatability.	
  	
  A	
  photograph	
  of	
  a	
  costumed	
  Carmen	
  

Miranda,	
  for	
  example,	
  is	
  an	
  extractable	
  visual	
  sign	
  vehicle	
  capable	
  of	
  conveying	
  new	
  meanings	
  in	
  

different	
  contexts.	
  	
  	
  

The	
  Carnivalesque	
  

In	
  twenties	
  and	
  thirties	
  Brazil	
  Carmen	
  Miranda	
  participated	
  in	
  the	
  ritual	
  public	
  festival	
  of	
  

carnival.	
  	
  She	
  dressed	
  in	
  costume	
  and	
  built	
  her	
  career	
  on	
  participation	
  in	
  carnival’s	
  

commercialization,	
  which	
  included	
  recording	
  carnival	
  marches	
  and	
  appearing	
  in	
  carnival-­‐themed	
  

movies.	
  	
  While	
  carnival	
  is	
  not	
  a	
  popular	
  ritual	
  festival	
  in	
  the	
  US,52	
  some	
  popular	
  culture	
  genres	
  

have	
  experienced	
  carnivalization,	
  that	
  is,	
  carnival’s	
  influence	
  on	
  genres	
  (Bakhtin	
  1984:	
  122).	
  	
  I	
  

call	
  genres	
  or	
  events	
  that	
  have	
  been	
  carnivalized,	
  carnivalesque.	
  

Carnival	
  itself	
  is	
  characterized	
  by	
  sensuality;	
  by	
  universal	
  participation;	
  suspension	
  of	
  

daily	
  laws,	
  prohibitions,	
  and	
  restrictions;	
  and	
  suspension	
  of	
  hierarchal	
  structures	
  (Bakhtin	
  1984:	
  

                                                
52	
  Mardi	
  Gras	
  in	
  New	
  Orleans	
  is	
  similar	
  to	
  carnival	
  in	
  many	
  respects	
  –	
  including	
  religiously	
  –	
  but	
  it	
  is	
  not	
  popular	
  

throughout	
  the	
  rest	
  of	
  the	
  United	
  States.	
  	
  Halloween	
  as	
  it	
  is	
  celebrated	
  in	
  the	
  United	
  States	
  is	
  arguably	
  the	
  closest	
  

public	
  ritual	
  to	
  Brazilian	
  carnival	
  and	
  also	
  an	
  event	
  when	
  Carmen	
  Miranda	
  seems	
  most	
  likely	
  to	
  be	
  impersonated	
  in	
  

the	
  US.	
  	
  	
  



150	
   

122-­‐123).	
  	
  During	
  carnival,	
  ambiguity	
  reigns	
  as	
  relationships	
  are	
  explored	
  half-­‐seriously	
  and	
  half-­‐

playfully.	
  	
  Opposites	
  such	
  as	
  sacred/profane	
  and	
  life/death	
  get	
  drawn	
  together	
  to	
  emphasize	
  

ambiguity.	
  	
  One	
  result	
  of	
  this	
  ambiguity	
  is	
  an	
  atmosphere	
  marked	
  by	
  obscenities	
  often	
  focused	
  

on	
  the	
  body’s	
  lower	
  strata	
  (Bakhtin	
  1984:	
  123).	
  	
  This	
  can	
  include	
  bodily	
  functions	
  and	
  oversized	
  

genitalia	
  (Bakhtin	
  1984	
  [1965]).	
  	
  Ambivalence	
  about	
  change	
  and	
  the	
  cycle	
  of	
  death	
  and	
  renewal	
  

are	
  also	
  qualities	
  associated	
  with	
  ritual	
  carnival	
  (Bakhtin	
  1984:	
  124).	
  	
  The	
  laughter	
  that	
  carnival	
  

evokes	
  is	
  likewise	
  ambivalent	
  as	
  are	
  carnival	
  images	
  (Bakhtin	
  1984:	
  126).	
  	
  During	
  carnival,	
  images	
  

get	
  paired	
  that	
  are	
  in	
  stark	
  contrast	
  to	
  each	
  other	
  	
  (e.g.	
  fat/thin)	
  or	
  otherwise	
  present	
  a	
  

doubling,	
  such	
  as	
  twins	
  (ibid).	
  	
  While	
  carnival	
  laughter	
  is	
  ambivalent,	
  it	
  is	
  typically	
  directed	
  

towards	
  life’s	
  crises	
  and	
  toward	
  something	
  higher	
  than	
  oneself	
  (Bakhtin	
  1984:	
  127).	
  

Carmen’s	
  Hollywood	
  films	
  are	
  filled	
  with	
  carnivalesque	
  moments	
  and	
  scenes	
  that	
  extend	
  

beyond	
  the	
  simply	
  comic	
  typically	
  attending	
  musical	
  comedies.	
  	
  Carmen’s	
  film	
  characters	
  

frequently	
  move	
  between	
  different	
  social	
  planes,	
  thus	
  playing	
  with	
  existing	
  hierarchies	
  and	
  

creating	
  uncertainty	
  about	
  where	
  she	
  ‘belongs’	
  ethnically	
  and	
  socially.	
  	
  Among	
  the	
  ways	
  Carmen	
  

moves	
  between	
  social	
  planes	
  is	
  through	
  doubling,	
  pretense,	
  and	
  masquerade.	
  	
  This	
  leads	
  to	
  

mistaken	
  identities	
  and	
  confusion.	
  	
  Her	
  carnivalesque	
  spirit	
  at	
  times	
  extends	
  to	
  other	
  film	
  

characters	
  such	
  that	
  they	
  too	
  get	
  doubled	
  or	
  masquerade	
  as	
  someone	
  else.	
  	
  The	
  overall	
  effect	
  is	
  

to	
  create	
  a	
  carnivalesque	
  reality	
  within	
  the	
  film	
  narrative.	
  	
  

Doubling	
  and	
  masquerades	
  are	
  executed	
  in	
  Carmen	
  films	
  frequently	
  through	
  the	
  use	
  of	
  

costumes.	
  	
  The	
  costume	
  facilitates	
  social	
  and	
  spatial	
  movements	
  that	
  result	
  in	
  mistaken	
  

identities/situations	
  that	
  can	
  create	
  a	
  sense	
  of	
  license.	
  	
  I	
  prefer	
  most	
  of	
  the	
  time	
  to	
  refer	
  to	
  

costumes	
  in	
  these	
  instances	
  as	
  fantasias,	
  as	
  the	
  Brazilian	
  term	
  is	
  more	
  accurate	
  in	
  this	
  context.	
  	
  



151	
   

The	
  fantasia,	
  of	
  course	
  is	
  not	
  only	
  a	
  carnival	
  costume	
  but	
  also	
  something	
  created	
  from	
  the	
  

imagination	
  such	
  as	
  a	
  fantasy	
  or	
  wish	
  (DaMatta	
  1986:	
  74-­‐75).	
  	
  Among	
  the	
  fantasies	
  or	
  wishes	
  

that	
  Carmen’s	
  fantasias	
  evoke	
  in	
  Hollywood	
  film	
  is	
  the	
  fantasy	
  of	
  what	
  a	
  Latin/a	
  American	
  looks	
  

like.	
  	
  

Other	
  characters	
  during	
  the	
  carnivalesque	
  periods	
  of	
  Carmen’s	
  films	
  also	
  don	
  fantasias.	
  	
  	
  

This	
  leads	
  to	
  confusion	
  and	
  mistaken	
  identities	
  that	
  feed	
  comic	
  scenes	
  and	
  build	
  narrative	
  

tension.	
  	
  Like	
  carnival,	
  which	
  ultimately	
  ends	
  and	
  restores	
  daily	
  life,	
  at	
  the	
  films’	
  endings,	
  

deceptions	
  are	
  explained,	
  confusions	
  resolved,	
  and	
  the	
  status	
  quo	
  restored.	
  	
  Typically	
  the	
  plot	
  

trope	
  of	
  Carmen’s	
  Hollywood	
  films	
  is	
  for	
  a	
  white	
  heteronormative	
  romantic	
  relationship	
  to	
  

prevail	
  over	
  obstacles.53	
  	
  Although	
  the	
  masquerades	
  and	
  the	
  carnivalesque	
  get	
  abandoned	
  by	
  

the	
  films’	
  ends,	
  this	
  is	
  not	
  to	
  say	
  that	
  quotidian	
  life	
  is	
  precisely	
  as	
  it	
  was	
  before	
  the	
  

carnivalesque.	
  	
  The	
  disruptions	
  potentiate	
  broader,	
  if	
  subtle,	
  changes	
  to	
  the	
  social	
  hierarchy.	
  

The	
  Performer	
  	
  

In	
  all	
  of	
  Carmen	
  Miranda’s	
  Hollywood	
  films	
  she	
  is	
  cast	
  as	
  a	
  performer,	
  sometimes	
  as	
  

herself	
  or	
  as	
  a	
  character	
  named	
  “Carmen.”	
  	
  Her	
  performer	
  character	
  moves	
  between	
  onstage	
  

and	
  backstage	
  personae.	
  	
  One	
  of	
  the	
  things	
  at	
  work	
  here	
  is	
  a	
  heightened	
  reflexivity	
  about	
  playing	
  

a	
  part,	
  frequently	
  already	
  some	
  type	
  of	
  caricature.	
  
                                                
53	
  Carmen	
  Navarro’s	
  (Carmen)	
  relationship	
  with	
  her	
  manager	
  Lionel	
  Devereaux	
  (Groucho	
  Marx)	
  in	
  Copacabana	
  

(1947)	
  is	
  an	
  exception.	
  	
  One	
  of	
  the	
  film’s	
  jokes	
  is	
  that	
  they	
  have	
  been	
  engaged	
  for	
  eight	
  years.	
  	
  Throughout	
  the	
  film	
  

Carmen	
  dates	
  other	
  men	
  and	
  Lionel	
  pursues	
  other	
  women.	
  	
  Their	
  reunion	
  at	
  the	
  film’s	
  end	
  is	
  ambiguous	
  and	
  

unresolved.	
  There	
  is	
  no	
  suggestion	
  that	
  they	
  intend	
  to	
  marry	
  or	
  otherwise	
  change	
  the	
  nature	
  of	
  their	
  relationship.	
  	
  It	
  

is	
  as	
  though	
  their	
  respective	
  nationalities/ethnicities—Brazilian	
  and	
  Jewish—which	
  are	
  lower	
  ranked	
  in	
  the	
  social	
  

hierarchy	
  (i.e.	
  non-­‐WASP)	
  give	
  them	
  the	
  license	
  to	
  explore	
  a	
  non-­‐conventional	
  romantic	
  relationship.	
  	
  



152	
   

This	
  pattern	
  of	
  being	
  cast	
  as	
  a	
  performer	
  was	
  first	
  established	
  in	
  Down	
  Argentine	
  Way	
  

when	
  she	
  played	
  the	
  Brazilian	
  performer	
  “Carmen	
  Miranda”	
  appearing	
  at	
  a	
  Buenos	
  Aires	
  

nightclub.	
  	
  By	
  always	
  playing	
  the	
  performer,	
  the	
  opportunities	
  for	
  identity	
  conflation	
  and	
  

confusion	
  increase.	
  

Being	
  framed	
  as	
  a	
  performer	
  is	
  significant	
  for	
  two	
  other	
  reasons	
  as	
  well.	
  	
  First,	
  

performers	
  are	
  those	
  who	
  ‘put	
  on	
  an	
  act.’	
  	
  Conceivably	
  anyone	
  with	
  the	
  skills	
  to	
  do	
  so	
  could	
  also	
  

put	
  on	
  such	
  an	
  act.	
  	
  That	
  Carmen’s	
  film	
  performances	
  are	
  typically	
  over-­‐the-­‐top	
  and	
  exaggerated	
  

further	
  emphasizes	
  what	
  is	
  performed	
  about	
  them.	
  	
  Moreover,	
  performance	
  style	
  extremes	
  lend	
  

themselves	
  to	
  mimicry.	
  

Playing	
  the	
  part	
  of	
  a	
  performer	
  is	
  also	
  important	
  because	
  it	
  further	
  reinforces	
  what	
  is	
  

carnivalesque	
  about	
  Carmen’s	
  performance.	
  	
  The	
  performer	
  has	
  skills	
  that	
  create	
  opportunities	
  

to	
  masquerade,	
  impersonate,	
  and	
  at	
  times	
  deceive	
  others.	
  	
  Sometimes	
  her	
  characters	
  get	
  

doubled,	
  either	
  because	
  she	
  doubles	
  or	
  masquerades	
  or	
  because	
  another	
  film	
  character	
  mimics	
  

or	
  impersonates	
  her	
  within	
  the	
  film.	
  

	
  

Carmen’s	
  Musical	
  Comedies	
  as	
  a	
  Carnivalized	
  Genre	
  

Carmen	
  made	
  a	
  total	
  of	
  fourteen54	
  Hollywood	
  musicals:	
  her	
  first	
  ten	
  were	
  under	
  contract	
  

at	
  Fox;	
  one	
  at	
  United	
  Artists	
  where	
  she	
  sought	
  to	
  break	
  out	
  of	
  the	
  ‘Latin’	
  mold	
  and	
  be	
  a	
  leading	
  

lady;	
  two	
  at	
  Metro-­‐Goldwyn-­‐Mayer	
  (MGM);	
  and	
  one	
  at	
  Paramount	
  (see	
  Appendix	
  A	
  for	
  full	
  

filmography).	
  	
  Among	
  the	
  consistencies	
  across	
  these	
  films	
  released	
  between	
  1940	
  and	
  1953	
  is	
  

                                                
54	
  In	
  addition	
  to	
  her	
  Hollywood	
  career,	
  Carmen	
  had	
  a	
  rigorous	
  international	
  live	
  performance	
  schedule	
  that	
  is	
  

detailed	
  in	
  Ruy	
  Castro’s	
  2005	
  biography	
  Carmen.	
  	
  	
  



153	
   

that	
  they	
  are	
  all	
  musical	
  comedies.	
  Hollywood	
  musicals	
  in	
  their	
  Golden	
  Era	
  from	
  the	
  1930s	
  

through	
  the	
  1950s	
  were	
  characterized	
  by	
  extractability.	
  	
  That	
  is	
  to	
  say,	
  at	
  the	
  time,	
  studios	
  

sought	
  to	
  get	
  the	
  greatest	
  possible	
  exposure	
  of	
  films’	
  songs	
  so	
  they	
  could	
  maximize	
  commercial	
  

crossover.	
  	
  This	
  meant	
  that	
  radio,	
  film,	
  records,	
  and	
  sheet	
  music	
  intersected	
  to	
  increase	
  a	
  song’s	
  

public	
  accessibility	
  and	
  financial	
  success	
  (Cohan	
  2002:	
  6-­‐7).	
  	
  	
  

Carmen’s	
  precedent	
  for	
  making	
  musicals	
  had	
  of	
  course	
  already	
  been	
  set	
  in	
  Brazil	
  where	
  

she	
  made	
  five	
  of	
  the	
  country’s	
  earliest	
  musical	
  films.	
  	
  Her	
  status	
  as	
  radio	
  and	
  record	
  star	
  allowed	
  

her	
  smoothly	
  to	
  transition	
  into	
  chanchadas,	
  which	
  sought	
  to	
  capitalize	
  on	
  singers’	
  popularity.	
  	
  

For	
  over	
  ten	
  years	
  in	
  Brazil	
  she	
  performed	
  on	
  the	
  radio,	
  recorded	
  songs,	
  appeared	
  in	
  films,	
  and	
  

lent	
  her	
  image	
  for	
  advertising	
  campaigns.	
  	
  

At	
  the	
  beginning	
  of	
  her	
  career	
  in	
  the	
  US,	
  it	
  appeared	
  that	
  she	
  would	
  follow	
  a	
  similar	
  

trajectory.	
  	
  Recordings	
  of	
  her	
  Broadway	
  musical	
  numbers	
  were	
  circulated	
  before	
  her	
  first	
  

Hollywood	
  film	
  was	
  released.	
  Yet	
  by	
  the	
  end	
  of	
  her	
  life	
  in	
  1955,	
  Carmen	
  had	
  only	
  made	
  thirty-­‐

two	
  recordings	
  after	
  sixteen	
  years	
  in	
  the	
  US—a	
  far	
  cry	
  from	
  the	
  over	
  two	
  hundred	
  records	
  she	
  

made	
  in	
  Brazil	
  between	
  1929	
  and	
  1939.	
  	
  In	
  a	
  US	
  context,	
  it	
  seemed	
  that	
  audiences	
  and	
  

producers	
  wanted	
  a	
  Carmen	
  Miranda	
  whose	
  star	
  image	
  had	
  less	
  to	
  do	
  with	
  her	
  musical	
  talent	
  

than	
  with	
  what	
  she	
  looked	
  like	
  and	
  how	
  she	
  performed.	
  	
  Carmen’s	
  commercial	
  crossover	
  meant	
  

providing	
  a	
  product	
  that	
  could	
  be	
  bounded	
  off	
  and	
  easily	
  put	
  into	
  new	
  consumer	
  contexts.	
  	
  

Though	
  she	
  did	
  not	
  make	
  nearly	
  so	
  many	
  records	
  in	
  the	
  US	
  as	
  she	
  did	
  in	
  Brazil,	
  she	
  nonetheless	
  

provided	
  a	
  product	
  that	
  could	
  be	
  widely	
  circulated—her	
  look.	
  	
  In	
  the	
  very	
  early	
  part	
  of	
  her	
  US	
  

career,	
  Carmen’s	
  look	
  was	
  commodified	
  as	
  fresh,	
  desirable,	
  and	
  fashionable.	
  	
  While	
  she	
  

performed	
  on	
  Broadway,	
  clothing	
  manufacturers	
  and	
  department	
  stores	
  were	
  quick	
  to	
  sell	
  



154	
   

authorized	
  and	
  un-­‐authorized	
  Carmen-­‐inspired	
  clothing	
  that	
  included	
  jewelry	
  and	
  turbans	
  

(Castro	
  2005:	
  222).	
  	
  Yet	
  Carmen	
  Miranda	
  as	
  an	
  easily	
  bounded	
  off	
  ‘product’	
  had	
  a	
  durability	
  that	
  

outlasted	
  the	
  faddish	
  ensembles	
  displayed	
  in	
  New	
  York	
  Macy’s	
  and	
  Saks	
  Fifth	
  Avenue	
  store	
  

windows.	
  	
  	
  

One	
  of	
  the	
  factors	
  contributing	
  to	
  that	
  durability	
  had	
  to	
  do	
  with	
  film	
  genre,	
  in	
  Carmen’s	
  

case,	
  musical	
  comedies.	
  	
  Her	
  particular	
  repertoire,	
  which	
  consists	
  entirely	
  of	
  musical	
  comedies,	
  

has	
  two	
  significant	
  interrelated	
  qualities:	
  the	
  films	
  typically	
  have	
  carnivalesque	
  plots	
  and	
  they	
  

have	
  musical	
  numbers	
  that	
  are	
  easily	
  decontextualized	
  from	
  the	
  narrative.	
  	
  What	
  makes	
  the	
  

musical	
  numbers	
  easily	
  decontextualized	
  or	
  extracted	
  from	
  the	
  films	
  has	
  to	
  do	
  with	
  how	
  they	
  are	
  

situated	
  within	
  the	
  narrative.	
  	
  While	
  there	
  is	
  no	
  consensus	
  on	
  how	
  to	
  define	
  a	
  musical	
  comedy,	
  it	
  

is	
  typically	
  characterized	
  by	
  song	
  and	
  dance	
  numbers	
  that	
  heighten	
  or	
  disrupt	
  the	
  cinematic	
  

reality	
  (Rubin	
  2002).	
  As	
  such,	
  there	
  is	
  a	
  reliance	
  upon	
  “dual	
  registers	
  with	
  the	
  contrast	
  between	
  

narrative	
  and	
  number”	
  (Feuer	
  1993:	
  68).	
  	
  By	
  this	
  definition,	
  traditional	
  musical	
  comedies	
  are	
  not	
  

simply	
  films	
  with	
  musical	
  numbers	
  in	
  them	
  (such	
  as,	
  for	
  example,	
  Dirty	
  Dancing	
  [1987]	
  or	
  Coal	
  

Miner’s	
  Daughter	
  [1980]),	
  but	
  rather	
  those	
  with	
  ‘impossible’	
  musical	
  numbers.	
  	
  Part	
  of	
  what	
  

makes	
  the	
  numbers	
  impossible	
  is	
  that	
  they	
  are	
  “persistently	
  contradictory	
  in	
  relation	
  to	
  the	
  

realistic	
  discourse	
  of	
  the	
  narrative”	
  (Rubin	
  2002:	
  57).	
  	
  In	
  their	
  disruption	
  of	
  film	
  narrative	
  reality,	
  

the	
  numbers	
  that	
  are	
  relatively	
  easy	
  to	
  bound	
  off	
  from	
  the	
  film	
  and	
  extract	
  for	
  reuse	
  in	
  other	
  

contexts.	
  	
  	
  	
  

Carmen’s	
  first	
  ten	
  films	
  were	
  made	
  at	
  Fox	
  while	
  she	
  was	
  at	
  the	
  height	
  of	
  her	
  US	
  

popularity.	
  	
  This	
  is	
  significant	
  because	
  Fox	
  musicals	
  were	
  “non-­‐integrated,”	
  which	
  meant	
  hewing	
  

to	
  a	
  vaudeville	
  approach	
  that	
  emphasized	
  variety	
  of	
  acts.	
  	
  Unlike	
  other	
  studios	
  making	
  musicals	
  



155	
   

at	
  the	
  time,	
  Fox	
  made	
  films	
  where	
  the	
  musical	
  numbers	
  lacked	
  cohesion	
  with	
  the	
  overall	
  

storyline	
  (Griffin	
  2002:	
  31).	
  	
  Forties	
  musical	
  filmmaking	
  leader	
  MGM	
  by	
  contrast	
  made	
  

“integrated”	
  films,	
  which	
  meant	
  making	
  musical	
  numbers	
  “integral”	
  to	
  the	
  film’s	
  plot	
  (Altman	
  

1987).	
  	
  For	
  example,	
  in	
  an	
  MGM	
  musical	
  such	
  as	
  The	
  Wizard	
  of	
  Oz	
  (1939),	
  the	
  performers	
  

suddenly	
  burst	
  into	
  song	
  about	
  their	
  journey	
  to	
  Oz	
  as	
  they	
  skip	
  down	
  the	
  yellow	
  brick	
  road.	
  	
  If	
  

the	
  viewer	
  suspends	
  disbelief,	
  then	
  it	
  is	
  perfectly	
  natural	
  to	
  the	
  film’s	
  narrative	
  reality	
  that	
  

Dorothy	
  and	
  friends	
  should	
  sing	
  and	
  skip	
  to	
  a	
  magical	
  land.	
  

By	
  contrast,	
  a	
  Fox	
  musical	
  number	
  is	
  much	
  less	
  likely	
  to	
  be	
  integral	
  to	
  the	
  plot.	
  	
  Rather,	
  

musical	
  numbers	
  are	
  framed	
  as	
  separate	
  performances.	
  	
  Often	
  the	
  performance	
  is	
  an	
  

outrageous	
  spectacle	
  that	
  disrupts	
  the	
  film’s	
  reality.	
  	
  Taking	
  place	
  in	
  a	
  theater	
  or	
  in	
  a	
  nightclub	
  

on	
  spectacular	
  sets,	
  the	
  numbers	
  have	
  an	
  unreal	
  quality	
  insofar	
  as	
  normative	
  expectations	
  are	
  

temporarily	
  up-­‐ended	
  and	
  subjected	
  to	
  critique	
  (Griffin	
  2002:	
  31).	
  	
  What	
  makes	
  Fox’s	
  approach	
  

vaudevillian	
  is	
  its	
  emphasis	
  on	
  variety	
  and	
  a	
  series	
  of	
  entertaining	
  segments	
  that	
  need	
  not	
  be	
  

related	
  to	
  each	
  other	
  in	
  any	
  way	
  (Jenkins	
  1992:	
  63).	
  	
  Moreover,	
  since	
  the	
  different	
  performances	
  

did	
  not	
  need	
  to	
  be	
  integral	
  to	
  the	
  film’s	
  plot,	
  Fox	
  could	
  cast	
  ‘ethnic’	
  performers	
  without	
  having	
  

them	
  interact	
  directly	
  with	
  leading	
  white	
  stars.	
  	
  In	
  contrast	
  to	
  MGM,	
  which	
  tended	
  to	
  feature	
  all	
  

white	
  casts,	
  Fox	
  musicals	
  included	
  African-­‐Americans	
  and	
  other	
  ‘ethnic’	
  types	
  in	
  its	
  films	
  without	
  

disrupting	
  a	
  film’s	
  racial	
  segregation	
  where	
  plots	
  revolved	
  around	
  white	
  leads.	
  	
  Many	
  of	
  the	
  

performers	
  providing	
  such	
  disruptions	
  of	
  cinematic	
  reality	
  were	
  referred	
  to	
  as	
  “specialty	
  acts.”	
  	
  

Among	
  those	
  Fox	
  hired	
  to	
  appeal	
  to	
  non-­‐white	
  audiences	
  were	
  chanteuse	
  Lena	
  Horne,	
  the	
  tap	
  

dancing	
  Nicholas	
  Brothers,	
  and	
  of	
  course,	
  Carmen	
  Miranda	
  (Griffin	
  2002:	
  32).	
  	
  An	
  important	
  

distinction	
  about	
  Carmen	
  Miranda,	
  however,	
  is	
  that	
  she	
  was	
  less	
  problematic	
  for	
  producers	
  in	
  



156	
   

terms	
  of	
  her	
  ethnicity	
  and	
  race	
  and	
  therefore	
  allowed	
  to	
  interact	
  more	
  directly	
  with	
  white	
  leads.	
  	
  

Moreover,	
  her	
  scenes	
  were	
  not	
  edited	
  out	
  of	
  the	
  films	
  as	
  Horne’s	
  were	
  for	
  distribution	
  in	
  the	
  

South.	
  

Carmen’s	
  musical	
  comedies	
  tend	
  to	
  have	
  carnivalesque	
  themes	
  that	
  include	
  plots	
  and	
  

subplots	
  related	
  to	
  illicit	
  activities	
  and	
  masquerades	
  intended	
  to	
  fool	
  someone.	
  Her	
  characters	
  

sometimes	
  engage	
  in	
  morally	
  questionable	
  behavior	
  such	
  as	
  selling	
  bootleg	
  liquor	
  (Greenwich	
  

Village),	
  performing	
  in	
  burlesque	
  shows	
  (Doll	
  Face),	
  and	
  seemingly	
  having	
  illicit	
  love	
  affairs	
  

(Week-­‐End	
  in	
  Havana,	
  A	
  Date	
  with	
  Judy,	
  and	
  Springtime	
  in	
  the	
  Rockies).	
  	
  Musical	
  comedies	
  

facilitate	
  such	
  themes	
  in	
  addition	
  to	
  having	
  highly	
  extractable	
  musical	
  numbers.	
  	
  These	
  qualities,	
  

paired	
  with	
  Carmen’s	
  carnivalesque	
  appearance	
  and	
  performance,	
  coalesce	
  into	
  cinematic	
  

realities	
  marked	
  by	
  a	
  sense	
  of	
  license	
  and	
  ambiguity.	
  	
  	
  

To	
  explore	
  the	
  specific	
  way	
  Carmen	
  Miranda’s	
  image	
  was	
  constructed	
  and	
  then	
  

recontextualized	
  I	
  begin	
  with	
  an	
  analysis	
  of	
  her	
  first	
  Hollywood	
  film,	
  Down	
  Argentine	
  Way	
  (1940)	
  

followed	
  by	
  more	
  general	
  analyses	
  of	
  patterns	
  and	
  differences	
  in	
  the	
  remainder	
  of	
  her	
  films.	
  

	
  

Down	
  Argentine	
  Way	
  

	
   Down	
  Argentine	
  Way	
  was	
  a	
  Darryl	
  F.	
  Zanuck	
  Fox	
  Studios55	
  production	
  intended	
  to	
  

capitalize	
  on	
  the	
  popularity	
  of	
  Latin-­‐themed	
  films.	
  	
  The	
  Technicolor	
  film	
  starred	
  blonde	
  Betty	
  

Grable	
  as	
  the	
  wealthy	
  American	
  “Glenda”	
  who	
  tries	
  to	
  buy	
  a	
  horse	
  from	
  Argentine	
  Ricardo	
  (Don	
  

Ameche).	
  	
  Early	
  in	
  the	
  film	
  we	
  learn	
  that	
  antagonism	
  between	
  the	
  leads	
  stems	
  from	
  a	
  long-­‐

                                                
55	
  Carmen’s	
  Fox	
  contract	
  required	
  that	
  she	
  not	
  mention	
  her	
  previous	
  Brazilian	
  film	
  career.	
  	
  She	
  was	
  to	
  be	
  the	
  

studio’s	
  ‘discovery’	
  (Castro	
  2005:	
  221).	
  



157	
   

standing	
  feud	
  between	
  their	
  two	
  families.	
  	
  Ultimately	
  they	
  overcome	
  the	
  different	
  challenges	
  

and	
  fall	
  in	
  love.	
  	
  Much	
  of	
  the	
  film’s	
  action	
  ostensibly	
  takes	
  place	
  in	
  Buenos	
  Aires,	
  which	
  created	
  

opportunities	
  for	
  the	
  filmmakers	
  to	
  include	
  ‘Latin’	
  music	
  and	
  dance	
  styles.	
  	
  Moreover,	
  it	
  was	
  an	
  

opportunity	
  to	
  insert	
  scenes	
  of	
  Carmen	
  Miranda,	
  the	
  new	
  Broadway	
  sensation.	
  

Unlike	
  the	
  Brazilian	
  musical	
  films	
  Carmen	
  had	
  appeared	
  in	
  throughout	
  the	
  thirties,	
  Down	
  

Argentine	
  Way	
  was	
  a	
  major	
  Hollywood	
  production	
  enjoying	
  international	
  circulation.	
  The	
  

production	
  values	
  were	
  high	
  and	
  the	
  distribution	
  reach	
  was	
  to	
  be	
  great,	
  even	
  with	
  a	
  mostly	
  

closed	
  European	
  market.	
  	
  Carmen’s	
  image	
  and	
  performance	
  were	
  circulated	
  on	
  a	
  scale	
  that	
  

amplified	
  the	
  impact	
  her	
  Broadway	
  appearances,	
  department	
  store	
  likenesses,	
  and	
  news	
  

coverage	
  had	
  already	
  begun	
  to	
  have.	
  	
  At	
  the	
  time	
  Latin	
  music	
  was	
  enjoying	
  great	
  popularity	
  in	
  

the	
  United	
  States	
  and	
  carried	
  with	
  it	
  connotations	
  of	
  bodily	
  liberation	
  and	
  sexual	
  license	
  

(Sandoval-­‐Sánchez	
  1999:	
  31-­‐32).	
  	
  	
  

As	
  Carmen’s	
  first	
  Hollywood	
  film,	
  Down	
  Argentine	
  Way	
  introduced	
  moviegoers	
  to	
  her	
  

distinctive	
  performance	
  style	
  and	
  look.	
  	
  While	
  her	
  look	
  would	
  evolve	
  and	
  the	
  nature	
  of	
  her	
  film	
  

roles	
  would	
  change	
  over	
  the	
  years,	
  the	
  film	
  is	
  notable	
  for	
  establishing	
  her	
  recognizable	
  basic	
  

style	
  –	
  a	
  style	
  that	
  could	
  easily	
  be	
  extracted.	
  	
  Significantly,	
  Carmen	
  impersonations	
  have	
  

frequently	
  referenced	
  Down	
  Argentine	
  Way’s	
  “Mamãe	
  eu	
  quero.”	
  

	
   	
  



158	
   

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  
	
  
Figure	
  26:	
  A	
  close-­‐up	
  photograph	
  of	
  the	
  waistband	
  on	
  Carmen’s	
  Broadway	
  baiana	
  
skirt.	
  	
  The	
  garment	
  is	
  currently	
  housed	
  in	
  the	
  Carmen	
  Miranda	
  Museum	
  in	
  Rio	
  de	
  
Janeiro,	
  Brazil	
  (author)	
  



159	
   

Components	
  of	
  the	
  Hollywood	
  Baiana	
  Fantasia	
  

	
   When	
  Carmen	
  traveled	
  from	
  Rio	
  de	
  Janeiro	
  to	
  New	
  York	
  in	
  1939	
  she	
  brought	
  with	
  her	
  six	
  

baiana	
  fantasias,	
  several	
  made	
  by	
  Brazilian	
  designer	
  Gilberto	
  Trompowski	
  (Shaw	
  2013:	
  37).	
  	
  

Carmen	
  described	
  her	
  ensembles	
  to	
  the	
  Brazilian	
  press	
  as	
  being	
  “fancy”	
  (ibid).	
  Within	
  weeks	
  of	
  

Carmen’s	
  arrival,	
  her	
  appearance	
  and	
  performance	
  were	
  the	
  subject	
  of	
  much	
  press	
  coverage.	
  	
  

She	
  was	
  photographed	
  in	
  her	
  colorful	
  baiana	
  outfits	
  for	
  Life,	
  Vogue,	
  Esquire,	
  and	
  Harper’s	
  Bazaar	
  

(Shaw	
  2013:	
  38).	
  	
  Though	
  her	
  Broadway	
  baiana	
  fantasias	
  were	
  more	
  elaborate	
  than	
  what	
  she	
  

had	
  worn	
  in	
  Brazil,	
  over	
  time	
  Hollywood	
  designers	
  would	
  retain	
  elements	
  of	
  her	
  look	
  while	
  

exaggerating	
  it	
  at	
  times	
  to	
  the	
  point	
  of	
  absurdity.56	
  	
  

Travis	
  Banton	
  was	
  costume	
  designer	
  for	
  Down	
  Argentine	
  Way	
  (see	
  Appendix	
  C	
  for	
  

complete	
  list	
  of	
  costume	
  designers).	
  His	
  interpretation	
  of	
  Carmen’s	
  Broadway	
  ensemble	
  when	
  

compared	
  with	
  later	
  Hollywood	
  costumes	
  is	
  relatively	
  subdued.	
  	
  On	
  Broadway	
  Carmen	
  had	
  worn	
  

a	
  skirt	
  that	
  consisted	
  of	
  square	
  velvet	
  pieces	
  in	
  multiple	
  colors	
  expertly	
  stitched	
  together.	
  	
  Given	
  

the	
  drape	
  of	
  the	
  garment	
  when	
  worn,	
  the	
  squares	
  appear	
  as	
  diamonds.	
  	
  The	
  diamond	
  pattern	
  of	
  

the	
  skirt	
  is	
  mimicked	
  in	
  four	
  slashes	
  at	
  the	
  waist	
  that	
  expose	
  the	
  skin.	
  	
  Like	
  the	
  Broadway	
  

version,	
  Banton’s	
  solid	
  red	
  baiana	
  skirt	
  similarly	
  deploys	
  a	
  narrow,	
  rhinestone	
  waistband	
  with	
  

slashes	
  that	
  create	
  the	
  illusion	
  of	
  exposed	
  flesh—illusory	
  because	
  flesh	
  colored	
  sheer	
  fabric	
  is	
  

stitched	
  into	
  the	
  slashed	
  areas.	
  	
  In	
  keeping	
  with	
  Carmen’s	
  Brazilian	
  and	
  Broadway	
  baiana	
  

ensembles,	
  Banton	
  left	
  her	
  midriff	
  bared.	
  	
  She	
  wears	
  a	
  matching	
  red	
  bandeau	
  top	
  that	
  has	
  short	
  

ruffled	
  sleeves	
  embellished	
  with	
  gold	
  lace.	
  

                                                
56	
  A	
  notable	
  exception	
  is	
  Sascha	
  Brastoff	
  who	
  designed	
  Carmen’s	
  costumes	
  for	
  If	
  I’m	
  Lucky	
  (1946),	
  which	
  I	
  discuss	
  

later.	
  



160	
   

	
   	
  

Figure	
  27:	
  Salvatore	
  Ferragamo’s	
  1938	
  design	
  for	
  a	
  platform	
  shoe.	
  	
  From	
  the	
  
collection	
  at	
  the	
  Bata	
  Shoe	
  Museum	
  in	
  Toronto,	
  Canada	
  



161	
   

The	
  actress	
  supplied	
  her	
  own	
  gold	
  platform	
  shoes.	
  	
  In	
  1938	
  Italian	
  shoemaker	
  Salvatore	
  

Ferragamo	
  first	
  introduced	
  his	
  platform	
  shoes,	
  a	
  style	
  Carmen	
  helped	
  to	
  popularize.	
  	
  In	
  all	
  her	
  

Hollywood	
  films	
  Carmen	
  is	
  almost	
  always	
  seen	
  wearing	
  platforms.57	
  	
  While	
  she	
  helped	
  to	
  

popularize	
  the	
  shoe	
  style,	
  it	
  is	
  noteworthy	
  that	
  her	
  platforms	
  tended	
  to	
  be	
  considerably	
  higher	
  

than	
  those	
  that	
  would	
  have	
  been	
  worn	
  by	
  ordinary	
  women.	
  	
  This	
  is	
  significant	
  because	
  it	
  

demonstrates	
  what	
  is	
  excessive	
  about	
  her	
  look	
  and	
  therefore	
  comic	
  and	
  carnivalesque.	
  	
  The	
  

extremity	
  of	
  her	
  shoes	
  also	
  makes	
  them	
  easy	
  subjects	
  for	
  parody.	
  	
  	
  

Carmen	
  joked	
  in	
  interviews	
  that	
  the	
  shoes	
  gave	
  her	
  the	
  extra	
  height	
  she	
  desired	
  in	
  order	
  

to	
  look	
  over	
  boyfriends’	
  shoulders	
  while	
  they	
  danced	
  (Ligiéro	
  Coelho	
  1998).	
  	
  As	
  anyone	
  who	
  has	
  

ever	
  worn	
  platforms	
  would	
  understand,	
  the	
  shoes	
  also	
  had	
  the	
  potential	
  to	
  highlight	
  her	
  

performance	
  skills.	
  The	
  higher	
  the	
  platform,	
  the	
  more	
  impractical	
  it	
  becomes	
  to	
  wear.	
  	
  A	
  solid	
  

platform	
  sole	
  makes	
  it	
  almost	
  impossible	
  for	
  the	
  wearer	
  to	
  bend	
  one’s	
  foot	
  at	
  the	
  arch.	
  	
  To	
  walk	
  

about	
  and	
  dance	
  in	
  theatrical	
  platform	
  shoes	
  such	
  as	
  Carmen	
  did	
  requires	
  practice	
  and	
  skill.	
  	
  Her	
  

exaggeratedly	
  high	
  platform	
  shoes	
  became	
  part	
  of	
  her	
  star	
  image	
  that	
  were	
  easily	
  identified	
  and	
  

recontextualized.	
  	
  

	
   	
  

                                                
57	
  Carmen	
  dances	
  barefoot	
  for	
  one	
  number	
  in	
  Doll	
  Face	
  (1945)	
  and	
  for	
  the	
  number	
  “Baião	
  Ca	
  Room	
  ‘Pa	
  Pa”	
  in	
  Nancy	
  

Goes	
  to	
  Rio	
  (1950).	
  	
  Otherwise	
  she	
  appears	
  in	
  all	
  her	
  Hollywood	
  films	
  wearing	
  platform	
  shoes.	
  	
  Nancy	
  Goes	
  to	
  Rio	
  

was	
  made	
  at	
  a	
  time	
  when	
  Carmen	
  was	
  having	
  many	
  personal	
  problems.	
  	
  Her	
  possible	
  use	
  of	
  drugs	
  and	
  alcohol	
  is	
  

reflected	
  both	
  in	
  her	
  weight	
  gain,	
  tired	
  expression,	
  and	
  relatively	
  low	
  energy	
  performance.	
  	
  While	
  she	
  wears	
  

platform	
  shoes	
  in	
  other	
  scenes,	
  she	
  appears	
  to	
  be	
  a	
  bit	
  unstable	
  on	
  her	
  feet.	
  	
  It	
  seems	
  likely	
  that	
  the	
  decision	
  to	
  

perform	
  barefoot	
  was	
  made	
  for	
  practical	
  reasons:	
  so	
  that	
  she	
  wouldn’t	
  fall.	
  



162	
   

	
  

	
   	
  

	
  
	
  
	
  
Figure	
  28:	
  A	
  pair	
  of	
  Carmen’s	
  platform	
  shoes	
  currently	
  housed	
  at	
  
the	
  Carmen	
  Miranda	
  Museum	
  in	
  Rio	
  de	
  Janeiro,	
  Brazil	
  (author)	
  



163	
   

Carmen	
  likely	
  provided	
  much	
  or	
  all	
  of	
  the	
  jewelry	
  she	
  wears	
  for	
  her	
  Hollywood	
  debut.	
  	
  

Ever	
  creative	
  and	
  inclined	
  to	
  embellish,	
  she	
  frequently	
  accessorized	
  studio-­‐made	
  costumes	
  with	
  

jewelry	
  from	
  her	
  own	
  collection	
  (interview	
  with	
  the	
  author,	
  Carmen	
  de	
  Carvalho,	
  July	
  7,	
  2008).	
  	
  

For	
  Down	
  Argentine	
  Way,	
  she	
  wears	
  large	
  gold	
  hoop	
  earrings,	
  layers	
  of	
  costume	
  jewelry	
  

necklaces,	
  layers	
  of	
  costume	
  jewelry	
  bracelets	
  on	
  both	
  wrists,	
  and	
  rings	
  on	
  both	
  hands.	
  	
  Her	
  

overall	
  look	
  is	
  completed	
  with	
  darkened	
  brows	
  and	
  lashes,	
  bright	
  red	
  lipstick,	
  and	
  long	
  red	
  nails.	
  	
  	
  

While	
  there	
  had	
  been	
  a	
  baiana	
  previously	
  depicted	
  in	
  Hollywood	
  film—Flying	
  Down	
  to	
  

Rio	
  (1933)—it	
  lacked	
  the	
  glamour	
  of	
  Carmen’s	
  baiana,	
  which	
  had	
  a	
  much	
  greater	
  cultural	
  impact.	
  	
  

Though	
  her	
  costume	
  was	
  unique,	
  in	
  other	
  ways	
  her	
  appearance	
  as	
  Latin/a	
  American	
  hewed	
  to	
  

existing	
  stereotypes.	
  	
  The	
  appropriate	
  cosmetics,	
  dark	
  hair	
  and	
  a	
  light	
  olive	
  complexion	
  were	
  

essential	
  for	
  meeting	
  Hollywood-­‐established	
  expectations.	
  	
  

In	
  the	
  twenties	
  and	
  thirties	
  the	
  Mexican-­‐born	
  María	
  Dolores	
  Asúnsolo	
  López-­‐Negrete,	
  re-­‐

invented	
  as	
  Dolores	
  del	
  Río,	
  was	
  one	
  of	
  those	
  whose	
  appearance	
  set	
  expectations	
  for	
  Latin/a	
  

American	
  looks	
  consisting	
  of	
  dark	
  hair	
  (usually	
  with	
  a	
  center	
  part),	
  light	
  olive	
  skin,	
  red	
  nails,	
  and	
  

red	
  lips.	
  These	
  essentialized	
  aspects	
  of	
  del	
  Río’s	
  appearance	
  got	
  her	
  cast	
  in	
  a	
  range	
  of	
  roles	
  that	
  

included	
  playing	
  the	
  ‘exotic’	
  Brazilian—though	
  not	
  a	
  baiana—in	
  Flying	
  Down	
  to	
  Rio	
  (1933),	
  the	
  

Polynesian58	
  primitive	
  in	
  Bird	
  of	
  Paradise	
  (1932),	
  and	
  other	
  ‘Latin’	
  characters.	
  

	
   	
  

                                                
58	
  Paramount	
  costume	
  designer	
  Edith	
  Head	
  popularized	
  the	
  Hollywood	
  interpretation	
  of	
  a	
  Polynesian	
  look	
  when	
  

she	
  costumed	
  the	
  “Queen,”	
  dark-­‐haired	
  beauty	
  Dorothy	
  Lamour,	
  for	
  The	
  Jungle	
  Princess	
  (1936).	
  	
  Lamour	
  became	
  

famous	
  for	
  her	
  sarongs	
  as	
  well	
  as	
  a	
  flower	
  in	
  the	
  hair,	
  a	
  look	
  that	
  got	
  recycled	
  in	
  the	
  Polynesian-­‐themed	
  films	
  that	
  

followed.	
  	
  	
  



164	
   

	
  

	
  

	
  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figure	
  29:	
  Dolores	
  del	
  Río	
  in	
  as	
  an	
  island	
  girl	
  in	
  a	
  publicity	
  still	
  for	
  Bird	
  
of	
  Paradise	
  (1932)	
  (Wikimedia	
  Commons,	
  2013)	
  



165	
   

By	
  the	
  end	
  of	
  the	
  1930s,	
  increased	
  cinematic	
  portrayals	
  of	
  non-­‐white	
  women	
  paired	
  with	
  

cosmetics	
  advertising	
  led	
  to	
  the	
  fashion	
  for	
  “exotic”	
  looks	
  that	
  could	
  be	
  achieved	
  with	
  “Tropical,”	
  

“Chinese,”	
  and	
  “Gypsy”	
  make-­‐up	
  colors	
  (Berry	
  2000:	
  95).	
  	
  Exoticism	
  became	
  a	
  form	
  of	
  

masquerade	
  as	
  Anglo	
  actresses	
  changed	
  races	
  including	
  performing	
  in	
  “yellow-­‐face”	
  (e.g.	
  Loretta	
  

Young	
  as	
  Chinese	
  in	
  The	
  Hatchet	
  Man	
  [1932]).	
  	
  Directed	
  towards	
  white	
  consumers,	
  lifestyle	
  and	
  

fan	
  magazines	
  instructed	
  women	
  on	
  how	
  to	
  “change	
  their	
  faces”	
  through	
  the	
  use	
  of	
  make-­‐up	
  

(Berry	
  2000:	
  105).	
  	
  Dark	
  hair	
  and	
  red	
  lips	
  were	
  achievable	
  means	
  for	
  capturing	
  the	
  vogue	
  for	
  

tropicalism	
  that	
  Dorothy	
  Lamour	
  helped	
  popularize	
  in	
  the	
  thirties	
  with	
  her	
  many	
  island	
  girl	
  roles	
  

(Berry	
  2000:	
  121).	
  	
  This	
  vaguely	
  “exotic”	
  look	
  encompassed	
  “Latin	
  types,”	
  including	
  del	
  Río.	
  	
  Yet	
  

it	
  was	
  Carmen	
  Miranda	
  who	
  brought	
  the	
  Latin	
  look	
  to	
  the	
  height	
  of	
  its	
  popularity	
  in	
  the	
  forties	
  

(Berry	
  2000:	
  126).	
  	
  During	
  a	
  period	
  of	
  clothing	
  and	
  other	
  wartime	
  rationing,	
  cosmetics	
  provided	
  

an	
  inexpensive,	
  low-­‐commitment	
  means	
  for	
  modifying	
  one’s	
  appearance.	
  	
  	
  

Topping	
  (so	
  to	
  speak)	
  her	
  Down	
  Argentine	
  Way	
  fantasia	
  is	
  a	
  red	
  headdress.	
  	
  The	
  close-­‐

fitting	
  turban	
  is	
  truly	
  more	
  of	
  a	
  hat	
  since	
  it	
  does	
  not	
  appear	
  to	
  be	
  something	
  that	
  can	
  be	
  untied.	
  	
  

It	
  is	
  decorated	
  with	
  a	
  relatively	
  subdued	
  flourish	
  on	
  top	
  consisting	
  of	
  stylized	
  flowers	
  and	
  is	
  

further	
  ‘gilded’	
  with	
  silver	
  and	
  gold	
  ornamentation.	
  	
  A	
  small	
  section	
  of	
  Carmen’s	
  hair,	
  with	
  a	
  

center	
  part,	
  is	
  visible	
  at	
  the	
  front.	
  

	
   	
  



166	
   

	
  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

	
  
Figure	
  30:	
  Dorothy	
  Lamour	
  as	
  an	
  island	
  girl	
  in	
  a	
  
1930s	
  studio	
  publicity	
  still	
  (www.fanpop.com	
  
accessed	
  10/20/13)	
  



167	
   

As	
  with	
  the	
  platforms,	
  the	
  turban	
  gave	
  the	
  petite	
  performer	
  additional	
  height.	
  	
  Turbans	
  

and	
  headdress	
  variations	
  were	
  probably	
  the	
  most	
  important	
  signifiers	
  of	
  her	
  Hollywood	
  look.	
  	
  

While	
  Carmen	
  has	
  sometimes	
  been	
  credited	
  with	
  sparking	
  the	
  forties	
  headscarf/turban	
  fashion	
  

trend,	
  it	
  had	
  actually	
  been	
  gaining	
  popularity	
  among	
  very	
  fashionable	
  American	
  women	
  in	
  the	
  

thirties	
  (cf.	
  Ligiéro	
  Coelho	
  1998).	
  	
  In	
  the	
  May	
  15,	
  1939,	
  issue	
  of	
  Vogue—on	
  newsstands	
  before	
  

Carmen’s	
  May	
  17th	
  arrival—an	
  article	
  on	
  turbans	
  proclaimed:	
  “All	
  over	
  America,	
  heads	
  are	
  being	
  

bound	
  up	
  in	
  turbans”	
  and	
  “To-­‐day,	
  turbans	
  turn	
  up	
  literally	
  everywhere.”	
  	
  	
  

	
  As	
  others	
  have	
  noted,	
  there	
  is	
  no	
  question	
  that	
  Carmen’s	
  initial	
  baiana	
  turban	
  was	
  

meant	
  to	
  evoke	
  a	
  stereotype	
  of	
  Afro-­‐Brazilian	
  women	
  (e.g.	
  Ligiéro	
  Coelho	
  1998).	
  	
  Yet	
  it	
  is	
  

important	
  to	
  recall	
  that	
  hers	
  was	
  a	
  glamorous	
  interpretation.	
  I	
  posit	
  that	
  her	
  stylish	
  1939	
  lamé	
  

turban	
  was	
  at	
  least	
  as	
  much	
  indebted	
  to	
  the	
  pages	
  of	
  fashion	
  magazines	
  such	
  as	
  Jornal	
  das	
  

Moças	
  as	
  it	
  was	
  to	
  what	
  Carmen	
  saw	
  women	
  wearing	
  on	
  the	
  streets	
  of	
  thirties	
  Salvador,	
  Bahia,	
  

as	
  she	
  later	
  told	
  reporters	
  (cf.	
  Gil-­‐Montero	
  1989).	
  	
  As	
  discussed	
  in	
  chapter	
  3,	
  by	
  the	
  time	
  she	
  

donned	
  her	
  baiana	
  head	
  wrap	
  for	
  Banana	
  da	
  terra’s	
  February	
  1939	
  release,	
  Brazilian	
  fashion	
  

magazines,	
  which	
  featured	
  white	
  beauty	
  ideals	
  and	
  targeted	
  middle-­‐class	
  women,	
  had	
  already	
  

begun	
  to	
  devote	
  text	
  and	
  illustrations	
  to	
  two-­‐piece	
  bathing	
  suits	
  to	
  be	
  worn	
  with	
  head	
  wraps	
  

described	
  as	
  a	
  moda	
  [in	
  fashion].	
  	
  	
  

	
   	
  



168	
   

	
  

 

 

 

 

	
  
	
  
Figure	
  31:	
  Carmen	
  arriving	
  in	
  New	
  York	
  on	
  May	
  17,	
  1939	
  (Barsante	
  1994)	
  



169	
   

As	
  a	
  milliner	
  and	
  follower	
  of	
  fashion,	
  Carmen	
  likely	
  took	
  note	
  of	
  the	
  new	
  trend	
  and	
  

became	
  inspired	
  when	
  she	
  first	
  created	
  her	
  glamorous	
  baiana	
  look	
  in	
  late	
  1938.	
  	
  While	
  Carmen’s	
  

first	
  baiana	
  turban	
  was	
  meant	
  to	
  evoke	
  Afro-­‐Brazilian	
  women	
  –	
  just	
  as	
  her	
  twenties	
  bicorn	
  hat	
  

was	
  meant	
  to	
  evoke	
  pirates	
  –	
  it	
  was	
  clearly	
  part	
  of	
  a	
  fantasia	
  and	
  a	
  glamorous	
  one	
  at	
  that.	
  	
  

Furthermore,	
  Carmen’s	
  film	
  ‘turban’	
  was	
  really	
  more	
  of	
  a	
  close-­‐fitting	
  hat	
  and	
  not	
  a	
  piece	
  of	
  

fabric	
  wrapped	
  as	
  a	
  headscarf,	
  which	
  is	
  precisely	
  what	
  a	
  turban,	
  ojá,	
  or	
  torço	
  would	
  be.59	
  	
  

When	
  the	
  Brazilian	
  Bombshell	
  first	
  arrived	
  in	
  New	
  York	
  in	
  May	
  1939—just	
  as	
  Vogue	
  

declared	
  that	
  turbans	
  were	
  ubiquitous—it	
  seems	
  unlikely	
  that	
  the	
  head	
  wrap	
  Carmen	
  wore	
  

when	
  she	
  disembarked	
  from	
  the	
  ship	
  was	
  meant	
  to	
  evoke	
  the	
  baiana.	
  	
  Rather,	
  the	
  photographs	
  

taken	
  upon	
  her	
  arrival	
  show	
  an	
  elegant	
  woman	
  in	
  modern	
  attire	
  that	
  includes	
  a	
  monogrammed	
  

day	
  dress,	
  furs,	
  and,	
  yes,	
  a	
  fashionable	
  turban.	
  Carmen	
  probably	
  helped	
  to	
  popularize	
  turban	
  

wearing	
  for	
  women	
  in	
  the	
  US,	
  but	
  it	
  is	
  inaccurate	
  to	
  say	
  she	
  initiated	
  the	
  trend.	
  	
  	
  

	
   	
  

                                                
59	
  Turbante	
  (turban)	
  is	
  an	
  umbrella	
  term	
  for	
  the	
  more	
  regional	
  and	
  racially	
  specific	
  terms	
  torço	
  (Bahia)	
  and	
  ojá	
  (a	
  

Yoruba-­‐derived	
  word	
  with	
  African	
  religious	
  implications).	
  	
  “O	
  que	
  é	
  que	
  a	
  baiana	
  tem?”	
  refers	
  to	
  the	
  baiana	
  as	
  

wearing	
  a	
  torço,	
  which	
  situates	
  the	
  baiana	
  regionally	
  in	
  much	
  the	
  same	
  way	
  that	
  using	
  the	
  term	
  “pop”	
  to	
  refer	
  to	
  a	
  

carbonated	
  soft	
  drink	
  situates	
  a	
  person	
  as	
  being	
  from	
  the	
  American	
  Midwest.	
  	
  I	
  am	
  grateful	
  to	
  Pravina	
  Shukla	
  for	
  

pointing	
  out	
  the	
  nuances	
  in	
  the	
  different	
  Brazilian	
  terms	
  that	
  can	
  be	
  used	
  to	
  indicate	
  a	
  turban.	
  



170	
   

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  
	
  
Figure	
  32:	
  A	
  spread	
  on	
  turbans	
  from	
  the	
  May	
  15,	
  1939,	
  issue	
  of	
  US	
  Vogue	
  (Condé	
  
Nast	
  online	
  archives)	
  



171	
   

In	
  thirties	
  Brazil	
  and	
  the	
  US,	
  a	
  black	
  slave	
  association	
  with	
  the	
  turban	
  was	
  being	
  erased	
  

and	
  replaced	
  with	
  glamour	
  and	
  leisure.	
  	
  The	
  text	
  accompanying	
  the	
  Vogue	
  images	
  in	
  figure	
  32	
  

clearly	
  associates	
  the	
  turban	
  with	
  a	
  white,	
  wealthy,	
  cosmopolitan	
  lifestyle.	
  	
  There	
  is	
  nothing	
  to	
  

indicate	
  that	
  Mrs.	
  Astor	
  von	
  Hofmannsthal	
  intended	
  to	
  masquerade	
  as	
  an	
  African-­‐American	
  

mammy	
  when	
  she	
  wrapped	
  her	
  head	
  in	
  1936	
  (cf.	
  Ovalle	
  2011).	
  	
  Though	
  there	
  may	
  have	
  been	
  

some	
  popular	
  connection	
  between	
  traditionalized	
  blackness	
  and	
  a	
  turban	
  prior	
  to	
  the	
  mid-­‐

thirties	
  in	
  Brazil	
  and	
  the	
  US,	
  by	
  the	
  late	
  thirties	
  fashionable	
  styling	
  sufficiently	
  altered	
  the	
  

accessory	
  to	
  connote	
  exotic	
  glamour.	
  	
  Who	
  wore	
  the	
  turban	
  (white	
  women)	
  and	
  how	
  (rich	
  

fabrics	
  with	
  modern	
  attire)	
  contributed	
  significantly	
  to	
  the	
  clothing	
  signifier’s	
  meaning	
  by	
  the	
  

time	
  Carmen	
  arrived	
  in	
  New	
  York.	
  	
  	
  

Throughout	
  the	
  forties	
  the	
  turban	
  and	
  other	
  head	
  wraps	
  would	
  come	
  to	
  be	
  associated	
  

with	
  Carmen	
  Miranda’s	
  essentialized	
  star	
  image.	
  	
  It	
  is	
  quite	
  possible	
  that	
  once	
  the	
  turban	
  was	
  

connected	
  to	
  Carmen	
  it	
  began	
  to	
  lose	
  the	
  high	
  glamour	
  association	
  it	
  had	
  enjoyed	
  in	
  the	
  thirties	
  

when	
  worn	
  by	
  the	
  likes	
  of	
  Mrs.	
  Astor	
  von	
  Hofmannsthal.	
  	
  A	
  Latin	
  American	
  in	
  a	
  turban	
  restored	
  

some	
  of	
  the	
  “primitive”	
  Orientalist	
  connotations	
  that	
  got	
  blunted	
  when	
  donned	
  by	
  a	
  white	
  

woman.	
  	
  White	
  actresses	
  –	
  such	
  as	
  Merle	
  Oberon	
  who	
  also	
  appeared	
  in	
  the	
  Vogue	
  spread	
  –	
  and	
  

members	
  of	
  high	
  society	
  imbued	
  the	
  head	
  covering	
  with	
  glamour.	
  	
  For	
  the	
  Anglo-­‐American	
  

wearer,	
  donning	
  a	
  turban	
  gives	
  one	
  a	
  piece	
  of	
  the	
  Other’s	
  exoticism	
  and	
  mystery	
  without	
  the	
  

negative	
  connotations.	
  	
  In	
  a	
  Brazilian	
  context	
  Carmen	
  had	
  been	
  white	
  while	
  in	
  a	
  US	
  context	
  she	
  

was	
  ‘Latin’	
  or	
  not-­‐quite-­‐white.	
  	
  Carmen’s	
  imagined	
  tropical	
  exoticism	
  on	
  the	
  other	
  hand,	
  

transformed	
  the	
  turban	
  to	
  signifier	
  of	
  Latin-­‐ness.	
  	
  This	
  point	
  is	
  all	
  the	
  more	
  ironic	
  when	
  one	
  

recalls	
  that	
  Carmen	
  Miranda	
  was	
  European	
  by	
  birth	
  and	
  had	
  used	
  a	
  glamorous	
  Hollywood	
  lens	
  to	
  



172	
   

re-­‐imagine	
  a	
  stereotype	
  of	
  Afro-­‐Brazilian	
  dress.	
  	
  	
  	
  

	
   While	
  the	
  starting	
  point	
  for	
  fashion	
  trends	
  can	
  be	
  difficult	
  to	
  locate,	
  the	
  turban’s	
  

popularity	
  in	
  the	
  forties	
  has	
  been	
  well	
  documented.	
  	
  Some	
  dress	
  scholars	
  have	
  maintained	
  that	
  

such	
  head	
  covers	
  provided	
  women	
  working	
  in	
  wartime	
  factories	
  with	
  a	
  stylish	
  means	
  for	
  keeping	
  

their	
  hair	
  out	
  of	
  machinery	
  (Tortora	
  and	
  Eubank	
  1998:	
  402)	
  

The	
  Musical	
  Numbers	
  

Before	
  Down	
  Argentine	
  Way	
  was	
  released	
  on	
  October	
  11,	
  1940,	
  Carmen	
  had	
  recorded	
  

several	
  songs	
  with	
  Decca	
  (Castro	
  2005:	
  565).	
  	
  Three—all	
  from	
  Streets	
  of	
  Paris—were	
  included	
  in	
  

the	
  film:	
  “South	
  American	
  Way,”	
  “Bambu	
  bambu,”	
  and	
  “Mamãe	
  eu	
  quero.”	
  The	
  movie	
  opens	
  

with	
  a	
  musical	
  number	
  of	
  Carmen	
  performing	
  “South	
  American	
  Way,”	
  which	
  has	
  lyrics	
  in	
  English	
  

and	
  Portuguese.	
  	
  The	
  remaining	
  two	
  numbers	
  are	
  performed	
  back-­‐to-­‐back	
  and	
  sung	
  entirely	
  in	
  

Portuguese.	
  	
  When	
  compared	
  with	
  the	
  film’s	
  other	
  musical	
  numbers,	
  Carmen’s	
  performances	
  

are	
  particularly	
  incongruous	
  moments.	
  	
  This	
  had	
  to	
  do	
  in	
  part	
  with	
  how	
  the	
  numbers	
  were	
  

edited	
  into	
  the	
  film.	
  	
  

The	
  aforementioned	
  filming	
  logistics,	
  which	
  meant	
  that	
  Carmen’s	
  scenes	
  were	
  shot	
  in	
  

New	
  York,	
  contributed	
  to	
  the	
  essential	
  irrelevance	
  of	
  Carmen’s	
  numbers	
  to	
  the	
  narrative	
  arc.	
  	
  

The	
  first	
  song,	
  “South	
  American	
  Way,”	
  opens	
  the	
  film’s	
  credit	
  sequence	
  and	
  is	
  interspersed	
  with	
  

scenes	
  of	
  Buenos	
  Aires.	
  	
  Since	
  this	
  number	
  accompanies	
  the	
  credits	
  and	
  its	
  lyrics	
  locate	
  where	
  

the	
  action	
  will	
  take	
  place,	
  it	
  does	
  not	
  require	
  narrative	
  incorporation	
  into	
  the	
  rest	
  of	
  the	
  film.	
  	
  

Carmen’s	
  other	
  two	
  numbers	
  occur	
  in	
  a	
  nightclub.	
  	
  “Bambu	
  bambu”	
  and	
  “Mamãe	
  eu	
  quero”	
  

make	
  greater	
  narrative	
  sense	
  because	
  she	
  is	
  ostensibly	
  performing	
  for	
  a	
  diegetic	
  (that	
  is,	
  within	
  

the	
  film)	
  nightclub	
  audience	
  that	
  includes	
  film	
  characters.	
  



173	
   

Another	
  quality	
  that	
  makes	
  Carmen’s	
  numbers	
  extractable	
  is	
  that	
  as	
  a	
  nightclub	
  

performer,	
  Carmen	
  does	
  not	
  interact	
  directly	
  with	
  the	
  diegetic	
  audience	
  even	
  though	
  some	
  

members	
  do	
  comment	
  on	
  her	
  performance.	
  	
  Her	
  musical	
  segments,	
  already	
  entextualized	
  from	
  

Streets	
  of	
  Paris,	
  are	
  readily	
  subject	
  to	
  other	
  entextualizations	
  (Bauman	
  and	
  Briggs	
  1990).	
  	
  They	
  

can	
  be	
  removed	
  and	
  inserted	
  into	
  other	
  contexts	
  to	
  create	
  newly	
  contextualized	
  moments,	
  often	
  

incongruous.60	
  	
  This	
  performance	
  extractability	
  is	
  especially	
  pronounced	
  in	
  Down	
  Argentine	
  Way	
  

because	
  she	
  has	
  no	
  speaking	
  part.	
  	
  

“South	
  American	
  Way”61	
  had	
  already	
  become	
  a	
  signature	
  song	
  in	
  Carmen’s	
  New	
  York	
  

performances	
  mainly	
  because	
  she	
  pronounced	
  “South”	
  as	
  “Souse”	
  (Ligiéro	
  Coelho	
  1998:	
  147).	
  	
  

The	
  pronunciation	
  presents	
  a	
  kind	
  of	
  carnivalizing	
  of	
  the	
  English	
  language	
  especially	
  since	
  

‘soused’	
  is	
  slang	
  for	
  ‘drunk,’	
  a	
  common	
  state	
  to	
  be	
  in	
  during	
  carnival	
  festivities.	
  	
  

Carmen	
  and	
  Lee	
  Shubert	
  had	
  both	
  well	
  understood	
  the	
  laughability	
  and	
  commercial	
  

value	
  of	
  her	
  accent.	
  	
  While	
  still	
  performing	
  on	
  Broadway,	
  the	
  press	
  widely	
  reported	
  on	
  how	
  

                                                
60	
  Carmen	
  Miranda’s	
  name	
  is	
  uttered	
  exactly	
  three	
  times	
  in	
  the	
  film.	
  	
  The	
  first	
  time	
  is	
  when	
  the	
  escort	
  Tito	
  (Leonid	
  

Kinskey)	
  and	
  Glenda	
  (Grable)	
  enter	
  a	
  nightclub.	
  	
  Tito	
  tells	
  Glenda	
  that	
  since	
  Carmen	
  Miranda	
  arrived,	
  nobody	
  can	
  

get	
  in	
  but	
  he	
  has	
  a	
  cousin	
  working	
  there.	
  	
  The	
  second	
  time	
  Carmen’s	
  name	
  is	
  mentioned	
  is	
  after	
  Glenda	
  and	
  Tito	
  

have	
  entered	
  the	
  club	
  and	
  begin	
  to	
  ask	
  for	
  a	
  table.	
  	
  The	
  host	
  says,	
  “Shhh,	
  Carmen	
  Miranda”	
  and	
  then	
  Carmen	
  glides	
  

onstage	
  to	
  perform	
  her	
  second	
  and	
  third	
  songs	
  in	
  the	
  film.	
  	
  The	
  third	
  time	
  her	
  name	
  is	
  mentioned	
  is	
  in	
  the	
  context	
  

of	
  a	
  joke.	
  	
  Just	
  after	
  Carmen	
  sings	
  “Bambu	
  Bambu,”	
  Glenda	
  leaves	
  Ricardo	
  (Ameche)	
  on	
  the	
  veranda,	
  angry	
  with	
  him	
  

for	
  not	
  selling	
  her	
  a	
  horse.	
  	
  When	
  he	
  asks	
  for	
  an	
  explanation	
  for	
  her	
  leading	
  him	
  to	
  believe	
  she	
  was	
  interested	
  in	
  

him,	
  she	
  says	
  as	
  she	
  re-­‐enters	
  the	
  club,	
  “Shh,	
  Carmen	
  Miranda.”	
  	
  	
  

61	
  Jimmy	
  McHugh	
  and	
  Al	
  Dubin	
  composed	
  the	
  song	
  in	
  collaboration	
  with	
  the	
  un-­‐credited	
  Aloysio	
  de	
  Oliveira,	
  a	
  

Bando	
  da	
  Lua	
  member	
  who	
  had	
  traveled	
  to	
  New	
  York	
  with	
  Carmen	
  (Castro	
  2005:	
  565).	
  	
  	
  



174	
   

audiences	
  laughed	
  out	
  loud	
  at	
  her	
  pronunciation.	
  	
  Recognizing	
  the	
  commercial	
  appeal,	
  Shubert	
  

instructed	
  her	
  not	
  to	
  correct	
  her	
  pronunciation	
  even	
  after	
  her	
  English	
  had	
  greatly	
  improved	
  

(Shaw	
  2013:	
  40).	
  	
  While	
  she	
  may	
  have	
  had	
  real	
  difficulty	
  with	
  English	
  pronunciations	
  early	
  in	
  her	
  

career,	
  friends,	
  colleagues,	
  and	
  biographers	
  of	
  the	
  performer	
  have	
  noted	
  that	
  she	
  maintained	
  a	
  

strong	
  accent	
  in	
  films	
  for	
  comic	
  effect.	
  	
  Acting	
  colleague	
  and	
  friend	
  Alice	
  Faye	
  notes	
  in	
  the	
  

documentary	
  Hispanic	
  Hollywood	
  (1999)	
  that	
  Carmen	
  had	
  a	
  good	
  command	
  of	
  English	
  and	
  

threatened	
  to	
  lose	
  her	
  filmic	
  accent	
  as	
  a	
  bargaining	
  device	
  when	
  negotiating	
  with	
  Hollywood	
  

executives.	
  	
  Carmen’s	
  performance	
  of	
  Portuguese-­‐accented	
  English	
  highlights	
  the	
  theatrical	
  

nature	
  of	
  her	
  delivery.	
  	
  Since	
  her	
  pronunciation	
  was	
  already	
  a	
  theatrical	
  construction,	
  it	
  was	
  easy	
  

for	
  later	
  impersonators	
  to	
  mimic	
  her	
  and	
  elicit	
  a	
  Hobbesian	
  laughter	
  of	
  superiority	
  over	
  the	
  

parodied	
  subject.	
  The	
  film’s	
  inclusion	
  of	
  Carmen’s	
  Broadway	
  songs	
  indexed	
  and	
  built	
  upon	
  her	
  

recent	
  theatrical	
  success.	
  	
  “South	
  American	
  Way”	
  in	
  particular	
  situated	
  her	
  as	
  South	
  American	
  

without	
  specifically	
  identifying	
  her	
  as	
  Brazilian.	
  	
  	
  

In	
  each	
  of	
  the	
  numbers	
  Carmen	
  pairs	
  her	
  vocal	
  delivery	
  with	
  shoulder	
  shrugs	
  and	
  

provocative	
  eyebrow-­‐raising	
  that	
  lend	
  sexual	
  allure	
  and	
  humor	
  to	
  her	
  performance—qualities	
  

not	
  often	
  paired	
  together	
  by	
  Hollywood’s	
  leading	
  ladies	
  at	
  the	
  time.	
  	
  The	
  opening	
  song’s	
  English	
  

lyrics	
  emphasize	
  the	
  Latin	
  American	
  experience	
  as	
  a	
  sensual	
  one	
  where	
  the	
  “South	
  American	
  

way”	
  includes	
  dancing	
  and	
  making	
  romance	
  in	
  the	
  tropics.	
  	
  The	
  lyrics	
  are	
  subject	
  to	
  

interpretations	
  that	
  include	
  exoticizing	
  fantasies	
  about	
  a	
  tropical	
  escape:	
  

	
  

	
  

	
  



175	
   

	
  
	
   “Have	
  you	
  ever	
  danced	
  in	
  the	
  tropics?	
  

	
  .	
  .	
  .	
  .	
  	
  	
  
Have	
  you	
  ever	
  kissed	
  in	
  the	
  moonlight	
  
In	
  the	
  grand	
  and	
  glorious	
  
Gay	
  notorious	
  
South	
  American	
  Way?”	
  	
  
(excerpts	
  from	
  “South	
  American	
  Way,”	
  see	
  Appendix	
  D	
  for	
  full	
  lyrics)	
  
	
  

While	
  many	
  Brazilians	
  and	
  Argentines	
  later	
  criticized	
  Down	
  Argentine	
  Way	
  for	
  its	
  cultural	
  

inaccuracies,	
  the	
  film	
  never	
  actually	
  identified	
  Carmen	
  Miranda	
  as	
  Argentine	
  as	
  some	
  protested.	
  	
  

Though	
  it	
  is	
  easy	
  to	
  miss,	
  just	
  before	
  her	
  second	
  and	
  third	
  musical	
  numbers,	
  a	
  neon	
  sign	
  is	
  visible	
  

at	
  the	
  entrance	
  to	
  the	
  nightclub	
  where	
  she	
  performs	
  as	
  a	
  “Brazilian	
  Sensation.”62	
  Carmen	
  had	
  in	
  

fact	
  performed	
  in	
  Buenos	
  Aires	
  during	
  the	
  thirties.	
  	
  Nevertheless,	
  the	
  film	
  renders	
  her	
  national	
  

origins	
  ambiguous—assuming	
  that	
  US	
  moviegoers	
  mistakenly	
  thought	
  Buenos	
  Aires	
  was	
  in	
  

Brazil.	
  	
  This	
  ambiguity	
  about	
  her	
  national	
  origins	
  would	
  simmer	
  to	
  the	
  surface	
  throughout	
  her	
  

Hollywood	
  career.	
  	
  

	
   Later	
  in	
  the	
  film,	
  Carmen	
  performs	
  two	
  more	
  numbers	
  back-­‐to-­‐back:	
  “Mamãe	
  eu	
  quero,”	
  

a	
  carnival	
  march,	
  and	
  “Bambu	
  bambu,”	
  a	
  samba	
  embolada	
  (a	
  type	
  of	
  samba	
  characterized	
  by	
  

tongue-­‐twisting	
  delivery).	
   Carmen’s	
  vocal	
  delivery	
  of	
  the	
  Portuguese	
  lyrics	
  and	
  her	
  unique	
  

verbal	
  artistry	
  are	
  showcased	
  in	
  the	
  second	
  number	
  “Mamãe	
  eu	
  quero.”	
  	
  It	
  was	
  this	
  song	
  that	
  
                                                
62	
  The	
  film	
  made	
  plenty	
  of	
  other	
  egregious	
  cultural	
  errors	
  such	
  as	
  costuming	
  rural	
  Argentines	
  in	
  ‘Mexican’	
  peasant	
  

attire.	
  	
  These	
  sort	
  of	
  cultural	
  elisions	
  resulted	
  in	
  the	
  film’s	
  being	
  banned	
  in	
  Argentina,	
  which	
  suggests	
  that	
  the	
  neon	
  

sign	
  was	
  an	
  inadequate	
  means	
  of	
  cultural	
  distinction.	
  	
  Though	
  the	
  film’s	
  producers	
  tried	
  to	
  be	
  culturally	
  sensitive,	
  

even	
  re-­‐shooting	
  scenes	
  at	
  the	
  additional	
  cost	
  of	
  $40,000,	
  the	
  movie	
  still	
  managed	
  to	
  reinforce	
  negative	
  Latin	
  

stereotypes	
  and	
  conflate	
  cultures.	
  	
  Carmen’s	
  singing	
  in	
  Portuguese,	
  despite	
  playing	
  herself,	
  had	
  the	
  potential	
  to	
  

misrepresent	
  Argentina.	
  



176	
   

would	
  become	
  an	
  iconic	
  touchstone	
  for	
  impersonators	
  and	
  possibly	
  the	
  most	
  parodied	
  song	
  

during	
  her	
  lifetime.	
  63	
  	
  	
  

Unlike	
  “South	
  American	
  Way,”	
  which	
  relied	
  on	
  Carmen’s	
  mispronunciation	
  of	
  ‘south’	
  for	
  

laughs,	
  “Mamãe	
  eu	
  quero”	
  and	
  “Bambu	
  bambu”	
  are	
  distinctive	
  for	
  the	
  rapid-­‐fire,	
  though	
  clear,	
  

diction	
  (Shaw	
  2013:	
  42).	
  Carmen	
  had	
  delighted—and	
  sometimes	
  confused—Brazilian	
  audiences	
  

for	
  over	
  a	
  decade	
  with	
  her	
  impressive	
  vocal	
  style.	
  	
  To	
  the	
  US	
  performers	
  who	
  would	
  later	
  

impersonate	
  her,	
  such	
  unintelligibility	
  would	
  become	
  the	
  subject	
  of	
  parody.	
  	
  	
  	
  

	
  “Mamãe	
  eu	
  quero”	
  was	
  not	
  written	
  for	
  Carmen	
  but	
  rather	
  had	
  been	
  a	
  popular	
  1937	
  

carnival	
  march.	
  	
  When	
  she	
  introduced	
  it	
  to	
  US	
  audiences,	
  she	
  made	
  an	
  indelible	
  impression	
  

thanks	
  to	
  her	
  poetic	
  interpretation.	
  Although	
  US	
  publics	
  were	
  unlikely	
  to	
  recognize	
  a	
  carnival	
  

connection,	
  it	
  is	
  nonetheless	
  useful	
  to	
  note	
  that	
  Carmen	
  knew	
  the	
  carnival	
  connotations	
  and	
  

thus	
  performed	
  it	
  in	
  a	
  carnivalesque	
  spirit.	
  

Although	
  “Mamãe	
  eu	
  quero”	
  and	
  “Bambu	
  bambu”	
  are	
  certainly	
  examples	
  of	
  popular	
  

Brazilian	
  music,	
  for	
  US	
  audiences	
  Carmen’s	
  performance	
  is	
  framed	
  in	
  such	
  a	
  way	
  as	
  to	
  situate	
  her	
  

as	
  a	
  generic	
  Latin/a	
  American.	
  For	
  a	
  mostly	
  monolingual,	
  English-­‐speaking	
  audience	
  it	
  would	
  be	
  

easy	
  to	
  hear	
  Carmen’s	
  Portuguese	
  as	
  Spanish	
  or	
  to	
  mistake	
  her	
  for	
  playing	
  an	
  Argentine.	
  To	
  

make	
  matters	
  worse,	
  Carmen’s	
  accompanying	
  Brazilian	
  band,	
  Bando	
  da	
  Lua,	
  is	
  attired	
  in	
  

distinctly	
  non-­‐Brazilian	
  clothing;	
  that	
  is,	
  Spanish	
  flamenco	
  style	
  ruffles	
  (Ligiéro	
  Coelho	
  1998:	
  

147).	
  	
  	
  

	
  

                                                
63	
  Several	
  YouTube	
  clips	
  of	
  Carmen	
  impersonators	
  singing	
  or	
  lip-­‐synching	
  to	
  “Mamãe	
  eu	
  quero”	
  list	
  the	
  song’s	
  title	
  

in	
  Spanish	
  as	
  “Mama	
  Yo	
  Quiero.”	
  	
  	
  



177	
   

Of	
  the	
  many	
  striking	
  qualities	
  in	
  Carmen’s	
  Hollywood	
  performance	
  debut,	
  one	
  of	
  the	
  

most	
  significant	
  is	
  the	
  poetics	
  of	
  her	
  delivery.	
  	
  In	
  “Mamãe	
  eu	
  quero”	
  Carmen	
  emphasizes	
  the	
  

lyrics’	
  sound	
  parallelism.	
  	
  ‘Mamãe’	
  is	
  a	
  word	
  already	
  comprised	
  of	
  two	
  similar	
  sounds.	
  	
  The	
  first	
  

syllable	
  ‘ma’	
  is	
  pronounced	
  similarly	
  to	
  the	
  English	
  word	
  ‘Ma’	
  (for	
  mother)	
  yet	
  is	
  nasalized.	
  	
  The	
  

second	
  syllable,	
  ‘mãe’	
  includes	
  a	
  nasal	
  diphthong	
  and	
  is	
  pronounced	
  roughly	
  muh-­‐eeng,	
  with	
  a	
  

silent	
  g.	
  	
  Carmen	
  emphasizes	
  the	
  repetition	
  of	
  sounds	
  in	
  the	
  word	
  by	
  uttering	
  it	
  as	
  follows:	
  	
  “ma-­‐

ma-­‐ma-­‐mamãe	
  eu	
  quero.”	
  	
  She	
  repeats	
  the	
  phrase	
  “mamãe	
  eu	
  quero”	
  and	
  its	
  stuttered	
  variation	
  

nine	
  times.	
  	
  A	
  men’s	
  chorus	
  complements	
  and	
  echoes	
  her	
  repetitions	
  throughout	
  the	
  number.	
  	
  

To	
  further	
  emphasize	
  the	
  repetitions,	
  Carmen	
  sprinkles	
  several	
  more	
  ‘mamãe’s	
  during	
  her	
  

performance.	
  	
  She	
  deploys	
  this	
  same	
  poetic	
  device	
  in	
  later	
  musical	
  numbers	
  such	
  as	
  1941’s	
  “I,	
  Yi,	
  

Yi,	
  Yi,	
  Yi,	
  (I	
  Like	
  You	
  Very	
  Much)”	
  by	
  Harry	
  Warren	
  and	
  Mack	
  Gordon	
  for	
  That	
  Night	
  in	
  Rio.	
  	
  Such	
  

vocal	
  repetitions	
  would	
  become	
  part	
  of	
  her	
  iconic	
  Hollywood	
  performance	
  style.	
  

In	
  addition	
  to	
  “I,	
  Yi,	
  Yi,	
  Yi,	
  Yi,”	
  sonic	
  repetitions	
  can	
  be	
  found	
  in	
  other	
  Carmen	
  Hollywood	
  

film	
  numbers	
  including	
  “Chica	
  Chica	
  Boom	
  Chic”	
  (1941),	
  “Cai,	
  Cai”	
  (1941),	
  “Chattanooga	
  Choo	
  

Choo”	
  (1942),	
  “Tic-­‐Tac	
  Meu	
  Coração”	
  (1942),	
  and	
  “Tico-­‐Tico	
  (Tico-­‐Tico	
  no	
  Fubá)”	
  (1945).	
  	
  

Carmen’s	
  artistry	
  and	
  interpretive	
  style	
  paired	
  with	
  lyrics	
  emphasizing	
  speech	
  sounds	
  made	
  her	
  

iconic	
  performances	
  distinctive.	
  	
  “Mamãe”	
  presents	
  a	
  good	
  example	
  of	
  Carmen’s	
  poetic	
  

interpretation	
  of	
  sound	
  and	
  word	
  repetitions,	
  which	
  lyricists	
  and	
  composers	
  had	
  a	
  hand	
  in	
  

cultivating.	
  	
  Among	
  the	
  most	
  prominent	
  to	
  do	
  so	
  were	
  Mack	
  Gordon	
  and	
  Harry	
  Warren	
  (who	
  

together	
  co-­‐wrote	
  six	
  of	
  Carmen’s	
  thirty-­‐two	
  US	
  recordings)	
  and	
  Aloysio	
  de	
  Oliveira,	
  the	
  Bando	
  

da	
  Lua	
  member	
  who	
  wrote,	
  co-­‐wrote,	
  or	
  otherwise	
  influenced	
  almost	
  all	
  of	
  Carmen’s	
  US	
  

recordings.	
  	
  	
  



178	
   

French	
  philosopher	
  Henri	
  Bergson	
  notes	
  that	
  mechanical	
  interpretations	
  of	
  human	
  

behavior	
  are	
  a	
  favorite	
  device	
  of	
  parody	
  (Bergson	
  1917	
  [1911]:	
  33).	
  	
  Carmen’s	
  ability	
  to	
  deliver	
  

lyrics	
  so	
  rapidly	
  and	
  with	
  such	
  clarity	
  of	
  diction	
  has	
  been	
  commented	
  upon	
  and	
  admired	
  by	
  many	
  

including	
  Brazilian	
  musician	
  Caetano	
  Veloso	
  (Veloso	
  2002	
  [1997]).	
  	
  At	
  times,	
  Carmen	
  speaks	
  and	
  

sings	
  so	
  rapidly	
  as	
  to	
  be	
  unintelligible	
  even	
  to	
  the	
  native	
  speaker	
  of	
  Brazilian	
  Portuguese.	
  	
  It	
  is	
  as	
  

if	
  she	
  is	
  a	
  vocal	
  machine,	
  which	
  is	
  to	
  say	
  that	
  Carmen’s	
  Hollywood	
  debut	
  was	
  a	
  parody	
  of	
  speech	
  

sounds	
  that	
  highlights	
  her	
  performance	
  skills.	
  

Yet	
  poetic	
  interpretations	
  of	
  repeating	
  sounds	
  were	
  not	
  all	
  that	
  made	
  Carmen’s	
  

Hollywood	
  debut	
  entertaining,	
  humorous,	
  and	
  carnivalesque.	
  	
  Like	
  her	
  1939	
  performance	
  in	
  

Banana	
  da	
  terra,	
  Carmen’s	
  musical	
  numbers	
  in	
  Down	
  Argentine	
  Way	
  are	
  conveyed	
  in	
  a	
  self-­‐

aware	
  and	
  self-­‐parodying	
  fashion	
  (Roberts	
  1993).	
  	
  In	
  one	
  close-­‐up	
  shot	
  during	
  “Mamãe	
  eu	
  

quero”	
  she	
  looks	
  directly	
  into	
  the	
  camera	
  and	
  winks.	
  Winking	
  at	
  the	
  camera	
  was	
  one	
  of	
  several	
  

comic	
  effects	
  she	
  had	
  already	
  begun	
  to	
  explore	
  in	
  her	
  Brazilian	
  films.	
  	
  The	
  wink	
  seems	
  to	
  say,	
  

“This	
  is	
  a	
  joke	
  and	
  you	
  and	
  I	
  both	
  know	
  it,”	
  suggesting	
  she	
  was	
  ‘in’	
  on	
  the	
  joke.	
  	
  This	
  reflexive,	
  

self-­‐parodying	
  quality	
  eventually	
  lent	
  her	
  performance	
  and	
  iconic	
  image	
  to	
  future	
  

interpretations.	
  	
  

“Mamãe”	
  included	
  some	
  additional	
  jokes	
  that	
  would	
  have	
  been	
  lost	
  on	
  non-­‐Lusophone	
  

audiences.	
  	
  The	
  song	
  is	
  a	
  carnival	
  march	
  and	
  like	
  many	
  other	
  carnival	
  marches,	
  has	
  double	
  or	
  

multiple	
  meanings,	
  many	
  of	
  which	
  are	
  sexual	
  (Ligiéro	
  Coelho	
  1998:	
  180	
  FN	
  22	
  citing	
  DaMatta	
  

1994).	
  	
  The	
  lyrics	
  of	
  “Mamãe”	
  are	
  ostensibly	
  about	
  a	
  baby	
  crying	
  for	
  its	
  pacifier	
  yet	
  in	
  a	
  carnival	
  

context	
  the	
  song	
  suggests	
  a	
  sexual	
  relationship	
  between	
  mothers	
  and	
  sons	
  or	
  between	
  men	
  and	
  

women	
  (Ligiéro	
  Coelho	
  1998:	
  149).	
  	
  At	
  several	
  points	
  throughout	
  the	
  number,	
  Carmen	
  puckers	
  



179	
   

her	
  lips	
  makes	
  a	
  sucking	
  sound	
  while	
  suggestively	
  swaying	
  her	
  hips,	
  kinesthetically	
  interpreting	
  

the	
  song’s	
  sexual	
  innuendoes	
  for	
  non-­‐Lusophone	
  audiences.	
  That	
  she	
  manages	
  to	
  convey	
  humor	
  

and	
  sexual	
  allure	
  is	
  a	
  testament	
  to	
  her	
  performance	
  skills	
  (see	
  Appendix	
  D	
  for	
  the	
  full	
  lyrics).	
  

Before	
  she	
  performed	
  these	
  musical	
  numbers	
  in	
  Down	
  Argentine	
  Way,	
  Carmen	
  had	
  

successfully	
  debuted	
  them	
  on	
  Broadway.	
  	
  The	
  contemporary	
  press	
  documented	
  her	
  audience	
  

appeal	
  suggesting	
  that	
  the	
  performer	
  and	
  audience	
  co-­‐constructed	
  positive	
  meanings	
  (Bauman	
  

and	
  Briggs	
  1990:	
  59).	
  	
  One	
  might	
  even	
  go	
  so	
  far	
  as	
  to	
  say	
  that	
  she	
  carnivalized	
  Streets	
  of	
  Paris	
  by	
  

providing	
  sensational,	
  provocative,	
  and	
  unintelligible	
  interludes.	
  	
  Because	
  audiences	
  were	
  largely	
  

unaware	
  of	
  the	
  lyrics’	
  meanings,	
  they	
  were	
  compelled	
  to	
  rely	
  upon	
  her	
  physicality,	
  performance,	
  

and	
  appearance—all	
  informed	
  by	
  Brazilian	
  carnival	
  to	
  some	
  degree.	
  	
  Within	
  the	
  context	
  of	
  Latin	
  

music’s	
  popularity,	
  increased	
  political	
  and	
  commercial	
  interest	
  in	
  Latin	
  America,	
  and	
  the	
  

competition	
  Broadway	
  was	
  facing	
  with	
  the	
  New	
  York	
  World’s	
  Fair,	
  Carmen	
  delivered	
  more	
  than	
  

an	
  enjoyable	
  performance.	
  	
  She	
  delivered	
  a	
  carnival	
  experience	
  for	
  audiences	
  who	
  were	
  

mesmerized	
  by	
  the	
  palpable	
  joy	
  she	
  brought	
  to	
  her	
  performances	
  (Carmen	
  Miranda:	
  The	
  Girl	
  

From	
  Rio	
  2008).	
  	
  Humorous	
  and	
  sexy,	
  her	
  music	
  indexed	
  Brazil	
  and	
  Latin	
  America	
  while	
  being	
  a	
  

context-­‐specific	
  event,	
  namely	
  popular	
  US	
  entertainment	
  (Silverstein	
  1995:	
  213,	
  195).	
  Looking	
  

directly	
  at	
  the	
  camera	
  and	
  winking	
  suggests	
  that	
  Carmen’s	
  performance	
  anticipated	
  a	
  response,	
  

making	
  it	
  dialogic	
  (Bakhtin	
  1981).	
  	
  The	
  responses	
  to	
  her	
  performance	
  would	
  of	
  course	
  transform	
  

according	
  to	
  the	
  viewing	
  context.	
  

	
  

	
  

	
  



180	
   

Patterns	
  and	
  Differences	
  in	
  Carmen’s	
  Films	
  	
  

Almost	
  all	
  of	
  Carmen’s	
  fourteen	
  films	
  have	
  plots	
  or	
  sub-­‐plots	
  centering	
  on	
  groups	
  of	
  

performers,	
  people	
  putting	
  on	
  a	
  show,	
  or	
  show	
  business	
  culture	
  generally.	
  	
  Since	
  the	
  viewer	
  has	
  

a	
  privileged	
  perspective,	
  the	
  effect	
  is	
  to	
  split	
  characters	
  into	
  people	
  with	
  ‘onstage’	
  and	
  

‘backstage’	
  personae.	
  	
  The	
  film	
  viewer	
  gets	
  to	
  see	
  onstage	
  action	
  that	
  does	
  not	
  necessarily	
  

reflect	
  the	
  backstage	
  dramas	
  and	
  relationships.	
  	
  This	
  means	
  that	
  sometimes	
  the	
  performer	
  is	
  

‘on’	
  for	
  the	
  sake	
  of	
  a	
  show	
  or	
  for	
  keeping	
  up	
  appearances.	
  	
  To	
  show	
  someone	
  successfully	
  being	
  	
  

‘on,’	
  emphasizes	
  the	
  performer’s	
  artistry	
  as	
  well	
  as	
  the	
  potential	
  to	
  deceive	
  or	
  to	
  create	
  false	
  

impressions.	
  	
  In	
  this	
  way,	
  Carmen’s	
  films	
  are	
  carnivalesque	
  for	
  their	
  emphasis	
  on	
  doubling,	
  

mistaken	
  identities,	
  and	
  other	
  types	
  of	
  social	
  masquerades	
  that	
  allow	
  one	
  to	
  up-­‐end	
  the	
  social	
  

order.	
  

One	
  example	
  of	
  the	
  dichotomy	
  between	
  onstage	
  and	
  backstage	
  personae	
  in	
  Carmen	
  

films	
  can	
  be	
  found	
  in	
  That	
  Night	
  in	
  Rio	
  (1941),	
  Carmen’s	
  second	
  Hollywood	
  film,	
  in	
  which	
  she	
  

was	
  cast	
  as	
  a	
  character	
  named	
  Carmen.	
  	
  An	
  early	
  scene	
  has	
  the	
  Brazilian	
  amicably	
  performing	
  

“Chica	
  Chica	
  Boom	
  Chic”	
  onstage	
  in	
  a	
  Rio	
  nightclub	
  with	
  Larry	
  (Don	
  Ameche).	
  	
  After	
  the	
  

performance	
  the	
  two	
  bicker	
  backstage,	
  bringing	
  to	
  the	
  fore	
  their	
  unstable	
  romantic	
  relationship.	
  	
  

A	
  similar	
  device	
  is	
  used	
  between	
  Dan	
  Christy	
  (John	
  Payne)	
  and	
  Vicki	
  Lane	
  (Betty	
  Grable)	
  in	
  

Springtime	
  in	
  the	
  Rockies	
  (1942).	
  	
  Dan	
  and	
  Vicki	
  are	
  a	
  couple	
  who	
  perform	
  together	
  and	
  are	
  in	
  a	
  

troubled	
  romantic	
  relationship.	
  	
  When	
  Dan	
  and	
  Vicki	
  are	
  first	
  seen	
  performing	
  onstage	
  together,	
  

there	
  is	
  no	
  obvious	
  indication	
  that	
  their	
  romance	
  might	
  be	
  in	
  trouble	
  reinforcing	
  the	
  dichotomy	
  

between	
  backstage/onstage	
  life.	
  	
  	
  

	
  



181	
   

Both	
  That	
  Night	
  in	
  Rio	
  and	
  Springtime	
  in	
  the	
  Rockies	
  use	
  additional	
  means	
  for	
  doubling	
  

and	
  masquerade	
  that	
  go	
  beyond	
  the	
  backstage/onstage	
  dichotomized	
  lives	
  of	
  performers.	
  	
  In	
  

That	
  Night	
  in	
  Rio,	
  Larry	
  is	
  known	
  for	
  his	
  onstage	
  impersonation	
  of	
  a	
  local	
  Brazilian	
  baron.	
  	
  He	
  is	
  

such	
  an	
  effective	
  impersonator	
  that	
  when	
  the	
  baron	
  gets	
  into	
  financial	
  trouble	
  and	
  must	
  leave	
  

the	
  country,	
  two	
  of	
  the	
  baron’s	
  employees	
  enlist	
  Larry	
  to	
  pose	
  publicly	
  as	
  their	
  employer.	
  	
  The	
  

idea	
  is	
  to	
  keep	
  angry	
  investors	
  at	
  bay	
  and	
  to	
  fool	
  the	
  baroness	
  as	
  well.	
  	
  Throughout	
  the	
  film	
  

Larry/Baron	
  Duarte	
  confuses	
  his	
  sweetheart,	
  Carmen,	
  as	
  well	
  as	
  the	
  baroness	
  about	
  his	
  identity.	
  	
  

In	
  the	
  end,	
  the	
  baron,	
  who	
  had	
  been	
  known	
  to	
  be	
  a	
  womanizer,	
  is	
  reunited	
  with	
  his	
  wife	
  while	
  

Larry	
  makes	
  up	
  with	
  Carmen.	
  	
  The	
  film	
  closes	
  with	
  a	
  shot	
  of	
  a	
  doubled	
  Don	
  Ameche—as	
  the	
  

baron	
  with	
  the	
  baroness	
  and	
  as	
  Larry	
  with	
  Carmen.	
  	
  During	
  the	
  carnivalesque	
  portion	
  of	
  the	
  film,	
  

Larry	
  flirted	
  with	
  the	
  baroness	
  and	
  wooed	
  her,	
  a	
  transgression	
  of	
  the	
  social	
  hierarchy	
  where	
  

actors	
  are	
  meant	
  to	
  entertain	
  elites	
  from	
  onstage.	
  	
  Once	
  order	
  has	
  been	
  restored	
  and	
  everyone	
  

is	
  in	
  his	
  or	
  her	
  proper	
  social	
  place—performer	
  with	
  performer	
  and	
  baron	
  with	
  baroness—there	
  is	
  

nonetheless	
  room	
  to	
  interpret	
  the	
  carnivalesque	
  interlude	
  as	
  transforming.	
  	
  The	
  baron	
  knows	
  of	
  

the	
  baroness’	
  almost-­‐affair	
  with	
  Larry	
  and	
  decides	
  to	
  abandon	
  his	
  womanizing	
  to	
  be	
  a	
  better	
  

husband.	
  	
  Carmen	
  knows	
  of	
  Larry’s	
  impersonation	
  for	
  most	
  of	
  the	
  film	
  and	
  at	
  times	
  reacts	
  

violently	
  to	
  his	
  flirtation	
  with	
  the	
  baroness,	
  including	
  scratching	
  him.	
  	
  Yet	
  she	
  accepts	
  his	
  

explanations	
  and	
  they	
  are	
  reunited	
  at	
  the	
  end.	
  	
  Though	
  Carmen	
  herself	
  is	
  an	
  over-­‐the-­‐top	
  figure	
  

in	
  terms	
  of	
  her	
  dramatic	
  performance	
  and	
  appearance,	
  she	
  remains	
  locked	
  in	
  the	
  carnival	
  

moment	
  without	
  any	
  discernible	
  post-­‐carnival	
  transformation.	
  

Springtime	
  in	
  the	
  Rockies	
  deploys	
  Carmen	
  to	
  perform	
  a	
  kind	
  of	
  masquerade.	
  	
  When	
  Dan	
  

and	
  Vicki	
  become	
  estranged	
  early	
  in	
  the	
  film,	
  Dan	
  goes	
  on	
  a	
  drinking	
  binge	
  during	
  which	
  time	
  he	
  



182	
   

hires	
  “Rosita	
  Murphy”	
  (Carmen	
  Miranda)	
  to	
  be	
  his	
  secretary.	
  	
  He	
  wakes	
  up	
  in	
  Canada	
  with	
  a	
  

hangover	
  only	
  to	
  find	
  that	
  he	
  has	
  hired	
  both	
  a	
  secretary	
  and	
  a	
  valet.	
  	
  Dan	
  had	
  come	
  to	
  the	
  

Canadian	
  resort	
  in	
  order	
  to	
  win	
  back	
  Vicki	
  who	
  has	
  a	
  new	
  dance	
  partner,	
  Victor	
  (César	
  Romero).	
  	
  

When	
  Dan	
  and	
  Rosita	
  are	
  at	
  the	
  reception	
  desk,	
  Vicki	
  walks	
  past	
  prompting	
  Dan	
  to	
  kiss	
  his	
  

secretary	
  in	
  order	
  to	
  make	
  his	
  ex-­‐girlfriend	
  jealous.	
  	
  For	
  much	
  of	
  the	
  film	
  Vicki	
  is	
  uncertain	
  of	
  

Dan’s	
  precise	
  relationship	
  with	
  Rosita.	
  

	
   Sometimes	
  Carmen’s	
  films,	
  though	
  not	
  explicitly	
  about	
  performers’	
  lives,	
  include	
  scenes	
  

revealing	
  backstage	
  activity,	
  such	
  as	
  when	
  Dean	
  Martin’s	
  character	
  plays	
  a	
  record	
  offstage	
  while	
  

Jerry	
  Lewis’	
  character	
  lip-­‐synchs	
  before	
  an	
  audience	
  to	
  “Mamãe	
  eu	
  quero”	
  in	
  Scared	
  Stiff	
  (1953).	
  	
  

Other	
  films	
  with	
  an	
  onstage/backstage	
  dichotomy	
  include	
  Week-­‐End	
  in	
  Havana	
  (1941),	
  The	
  

Gang’s	
  All	
  Here	
  (1943),	
  Four	
  Jills	
  in	
  a	
  Jeep	
  (1944),	
  Greenwich	
  Village	
  (1944),	
  Something	
  for	
  the	
  

Boys	
  (1944),	
  Doll	
  Face	
  (1945),	
  If	
  I’m	
  Lucky	
  (1946),	
  Copacabana	
  (1947),	
  A	
  Date	
  With	
  Judy	
  (1948),	
  

and	
  Nancy	
  Goes	
  to	
  Rio	
  (1950).	
  	
  For	
  those	
  counting,	
  that	
  leaves	
  Carmen’s	
  first	
  film,	
  Down	
  

Argentine	
  Way	
  (1940),	
  as	
  the	
  only	
  one	
  not	
  to	
  have	
  a	
  plot	
  or	
  subplot	
  focusing	
  on	
  performers’	
  lives	
  

onstage	
  and	
  off.	
  	
  And	
  though	
  Carmen	
  has	
  no	
  narrative	
  role	
  in	
  Down	
  Argentine	
  Way,	
  she	
  is	
  

nonetheless	
  portrayed	
  as	
  a	
  performer,	
  the	
  “Brazilian	
  sensation	
  Carmen	
  Miranda.”	
  

	
   Other	
  sorts	
  of	
  doublings	
  or	
  impersonations	
  occur	
  in	
  Carmen	
  films	
  such	
  as	
  the	
  

aforementioned	
  Larry/Baron	
  Duarte	
  doubling	
  in	
  That	
  Night	
  in	
  Rio	
  and	
  Rosita	
  posing	
  as	
  Dan’s	
  love	
  

interest	
  in	
  Springtime	
  in	
  the	
  Rockies.	
  	
  In	
  Copacabana	
  (1947)	
  and	
  Scared	
  Stiff	
  (1953),	
  men	
  

impersonate	
  Carmen’s	
  characters.	
  	
  In	
  one	
  scene	
  from	
  Copacabana,	
  Lionel	
  Devereaux	
  (Groucho	
  

Marx)	
  hides	
  from	
  the	
  police	
  in	
  the	
  nightclub’s	
  women’s	
  dressing	
  room.	
  	
  When	
  the	
  police	
  open	
  up	
  

the	
  closet	
  to	
  find	
  him,	
  they	
  discover	
  him	
  disguised	
  in	
  an	
  assortment	
  of	
  women’s	
  costume	
  pieces	
  



183	
   

including	
  a	
  fruit	
  laden	
  turban,	
  a	
  visual	
  ‘quotation’	
  of	
  Carmen’s	
  look.64	
  	
  In	
  Scared	
  Stiff,	
  Carmelita	
  

(Carmen	
  Miranda)	
  cannot	
  be	
  found	
  in	
  time	
  for	
  her	
  performance,	
  so	
  Jerry	
  Lewis’	
  character	
  

dresses	
  up	
  in	
  her	
  costume	
  and	
  lip-­‐synchs	
  “Mamãe	
  eu	
  quero”	
  to	
  a	
  record.	
  	
  In	
  Doll	
  Face	
  (1945)	
  

Carmen	
  even	
  impersonates	
  herself.	
  	
  A	
  producer	
  tells	
  “Chita	
  Chula”	
  that	
  if	
  their	
  show	
  is	
  a	
  success,	
  

she	
  might	
  even	
  be	
  “another	
  Carmen	
  Miranda.”	
  	
  She	
  flails	
  her	
  arms	
  and	
  says	
  disdainfully,	
  “Tico	
  

tico	
  tico	
  toc!	
  	
  Bah!	
  	
  What	
  does	
  she	
  have	
  that	
  I	
  don’t	
  got?”	
  	
  

Sometimes	
  characters	
  get	
  doubled	
  through	
  masquerade	
  and	
  ‘playing	
  a	
  part’	
  in	
  order	
  to	
  

trick	
  someone	
  or	
  to	
  get	
  what	
  they	
  want.	
  	
  In	
  addition	
  to	
  the	
  examples	
  already	
  mentioned,	
  in	
  

Week-­‐End	
  in	
  Havana	
  (1941),	
  Cuban	
  hustler	
  Monty	
  Blanco	
  (César	
  Romero)	
  pretends	
  to	
  be	
  

wealthy	
  in	
  order	
  to	
  fleece	
  a	
  young	
  American	
  shop	
  girl	
  whom	
  he	
  mistakenly	
  assumes	
  is	
  rich.	
  In	
  

The	
  Gang’s	
  All	
  Here	
  (1943),	
  an	
  already-­‐engaged	
  soldier,	
  Andy	
  Mason	
  (Phil	
  Baker),	
  woos	
  a	
  young	
  

nightclub	
  performer	
  (played	
  by	
  Alice	
  Faye)	
  by	
  telling	
  her	
  his	
  name	
  is	
  Pat	
  Casey.	
  	
  	
  

In	
  none	
  of	
  Carmen’s	
  films	
  is	
  the	
  sense	
  of	
  ambiguity	
  and	
  confusion	
  more	
  pronounced	
  than	
  

in	
  1947’s	
  Copacabana.	
  	
  Copacabana	
  marked	
  Carmen’s	
  parting	
  of	
  the	
  ways	
  with	
  Twentieth-­‐

Century	
  Fox	
  and	
  her	
  efforts	
  to	
  become	
  a	
  leading	
  lady.	
  	
  She	
  ended	
  her	
  contract	
  with	
  the	
  studio	
  in	
  

search	
  of	
  roles	
  that	
  would	
  give	
  her	
  respite	
  from	
  playing	
  essentially	
  the	
  same	
  re-­‐hashed	
  character	
  

again	
  and	
  again	
  (Shaw	
  2013:	
  68).	
  	
  In	
  Copacabana,	
  a	
  United	
  Artists	
  production,	
  Carmen	
  stars	
  

opposite	
  Groucho	
  Marx	
  in	
  a	
  film	
  that	
  takes	
  place	
  in	
  an	
  actual	
  New	
  York	
  nightclub,	
  Copacabana.	
  	
  

The	
  club’s	
  owner,	
  Monte	
  Proser,	
  was	
  a	
  Carmen	
  fan	
  and	
  a	
  friend	
  of	
  Jorginho	
  Guinle’s,	
  the	
  

proprietor	
  of	
  Rio	
  de	
  Janeiro’s	
  Copacabana	
  Palace	
  hotel.	
  	
  In	
  1941	
  Proser	
  opened	
  a	
  tropical,	
  Rio-­‐

                                                
64	
  One	
  policeman	
  observes,	
  “They	
  all	
  wind	
  up	
  in	
  the	
  closet	
  sooner	
  or	
  later,”	
  implying	
  perhaps	
  that	
  criminals	
  or	
  

those	
  in	
  show	
  business	
  are	
  homosexual.	
  



184	
   

themed	
  nightclub,	
  which	
  paid	
  homage	
  to	
  Carmen	
  via	
  its	
  décor	
  (Castro	
  2005:	
  321).	
  As	
  a	
  Carmen	
  

Miranda	
  fan,65	
  Proser	
  even	
  invested	
  in	
  Copacabana’s	
  production	
  (Shaw	
  2013:	
  69).	
  

In	
  Copacabana,	
  Carmen	
  plays	
  the	
  performer	
  “Carmen	
  Navarro”	
  who	
  masquerades	
  as	
  a	
  

Moroccan	
  chanteuse,	
  Mademoiselle	
  Fifi,	
  in	
  order	
  to	
  be	
  hired	
  as	
  a	
  nightclub	
  singer.	
  	
  During	
  

negotiations,	
  Fifi’s	
  agent,	
  Lionel	
  (Marx),	
  manages	
  to	
  persuade	
  the	
  club	
  to	
  hire	
  his	
  Brazilian	
  client,	
  

Carmen	
  Navarro,	
  as	
  well.	
  	
  Occupying	
  two	
  separate	
  dressing	
  rooms	
  and	
  performing	
  in	
  different	
  

areas	
  of	
  the	
  club,	
  Carmen	
  must	
  alternate	
  between	
  performing	
  as	
  Fifi	
  and	
  performing	
  as	
  Carmen.	
  	
  

Costume	
  changes,	
  linguistic	
  shifts,	
  altering	
  performance	
  styles,	
  and	
  different	
  backstage	
  

personae—all	
  plot	
  devices	
  found	
  in	
  previous	
  Carmen	
  films	
  –	
  converge	
  in	
  Copacabana.	
  	
  

Eventually	
  Mademoiselle	
  Fifi	
  is	
  ‘killed’	
  and	
  Carmen	
  Navarro	
  is	
  revealed	
  as	
  having	
  masqueraded	
  

as	
  both	
  singers.	
  	
  

At	
  other	
  times	
  the	
  masquerades	
  are	
  unintentional	
  and	
  rather	
  instances	
  of	
  mistaken	
  

identity.	
  	
  For	
  example,	
  in	
  A	
  Date	
  with	
  Judy	
  (1948),	
  a	
  middle-­‐aged	
  married	
  man	
  meets	
  

clandestinely	
  with	
  a	
  dance	
  instructor,	
  “Miss	
  Rosita,”	
  (played	
  by	
  Carmen)	
  so	
  that	
  he	
  can	
  impress	
  

his	
  wife	
  with	
  his	
  new	
  dancing	
  skills.	
  	
  When	
  his	
  daughter	
  sees	
  the	
  two	
  together	
  in	
  his	
  office,	
  she	
  

assumes	
  her	
  father	
  is	
  having	
  an	
  affair	
  with	
  Miss	
  Rosita.	
  

Lisa	
  Shaw	
  observes	
  that	
  another	
  pattern	
  in	
  Carmen	
  films	
  is	
  the	
  proliferation	
  of	
  

mispronunciations	
  and	
  malapropisms.	
  	
  These	
  linguistic	
  distortions	
  and	
  exaggerated	
  rollings	
  of	
  

the	
  letter	
  ‘r’	
  get	
  paired	
  with	
  Carmen’s	
  improvised	
  Portuguese	
  –	
  occasionally	
  peppered	
  with	
  

Spanish	
  –	
  and	
  are	
  deployed	
  to	
  evoke	
  ‘Latin-­‐ness’	
  (Shaw	
  2013:	
  67).	
  	
  This	
  particular	
  pattern	
  

                                                
65	
  Proser	
  had	
  wanted	
  Carmen	
  to	
  perform	
  at	
  the	
  club	
  on	
  its	
  opening	
  night	
  but	
  she	
  was	
  unavailable	
  so	
  he	
  hired	
  her	
  

sister,	
  Aurora,	
  instead	
  (Castro	
  2005:	
  321).	
  



185	
   

situates	
  Carmen	
  as	
  a	
  generic	
  Latin/a	
  American.	
  	
  Moreover,	
  such	
  mispronunciations	
  and	
  

malapropisms	
  are	
  easily	
  extracted	
  from	
  their	
  original	
  film	
  contexts	
  for	
  use	
  in	
  different	
  contexts.	
  	
  

As	
  Shaw	
  points	
  out,	
  “grass	
  in	
  the	
  snake”	
  –	
  instead	
  of	
  “snake	
  in	
  the	
  grass”	
  –	
  first	
  gets	
  used	
  in	
  That	
  

Night	
  in	
  Rio	
  only	
  to	
  be	
  reused	
  again	
  in	
  Copacabana	
  (Shaw	
  2013:	
  70).	
  

	
   	
  



186	
   

	
  

	
   	
  

	
   	
  

	
  
	
  
Figure	
  33:	
  A	
  post	
  card	
  from	
  Monte	
  Proser’s	
  Carmen	
  Miranda-­‐inspired	
  
Copacabana	
  club	
  in	
  New	
  York	
  (author’s	
  collection)	
  



187	
   

	
  
Film	
   Onstage/Backstage	
  	
  

Theme	
  
Mistaken	
  Identity	
   Masquerade/Multiple	
  

Identities	
  
Down	
  Argentine	
  
Way	
  (1940)	
  

	
   	
   	
  

That	
  Night	
  in	
  Rio	
  
(1941)	
  

X	
   	
   Larry/Baron	
  Duarte	
  (Don	
  
Ameche)	
  

Week-­‐end	
  in	
  
Havana	
  (1941)	
  

X	
   	
   Monty	
  (César	
  Romero)	
  poses	
  
as	
  wealthy	
  Cuban	
  

Springtime	
  in	
  
Rockies	
  (1942)	
  

X	
   Rosita	
  Murphy	
  
(Carmen)	
  –	
  

presumed	
  girlfriend	
  
to	
  Dan	
  

	
  

The	
  Gang’s	
  All	
  
Here	
  (1943)	
  

X	
   	
   Andy/Pat	
  (Phil	
  Baker)	
  

Something	
  for	
  the	
  
Boys	
  (1944)	
  

X	
   	
   	
  

Greenwich	
  Village	
  
(1944)	
  

X	
   	
   Querida	
  (Carmen)	
  poses	
  as	
  
Samoan,	
  Portuguese,	
  Gypsy,	
  
Irish,	
  and	
  Native	
  American	
  

Four	
  Jills	
  in	
  a	
  Jeep	
  
(1944)	
  

X	
   Kay	
  (Kay	
  Francis)	
  –	
  
unrecognizable	
  in	
  a	
  

turban	
  

	
  

Doll	
  Face	
  (1945)	
   X	
   	
   Chita	
  Chula	
  (Carmen)	
  in	
  
Carmen	
  Drag	
  

If	
  I’m	
  Lucky	
  (1946)	
   X	
   	
   	
  
Copacabana	
  

(1947)	
  
X	
   	
   Carmen	
  Navarro/Fifi	
  

(Carmen);	
  
Lionel	
  (Groucho	
  Marx)	
  in	
  

Carmen	
  Drag	
  
A	
  Date	
  with	
  Judy	
  

(1948)	
  
X	
   Miss	
  Rosita	
  (Carmen)	
  

–	
  presumed	
  to	
  be	
  
having	
  an	
  affair	
  with	
  
her	
  dance	
  pupil	
  

	
  

Nancy	
  Goes	
  to	
  Rio	
  
(1950)	
  

X	
   	
   	
  

Scared	
  Stiff	
  (1953)	
   X	
   	
   Myron	
  (Jerry	
  Lewis)	
  in	
  
Carmen	
  Drag	
  

	
  

Table	
  1:	
  Table	
  identifying	
  common	
  themes	
  in	
  Carmen’s	
  Hollywood	
  films	
  

	
  



188	
   

Appearance	
  Patterns	
  

	
   Carmen’s	
  original	
  Hollywood-­‐inspired	
  1939	
  baiana	
  fantasia	
  got	
  re-­‐interpreted	
  by	
  

Hollywood	
  costume	
  designers	
  to	
  retain	
  elements	
  of	
  the	
  earliest	
  ensembles	
  while	
  complying	
  with	
  

emerging	
  conceptions	
  of	
  Latin	
  American	
  ethnicity	
  and	
  gender	
  (Roberts	
  1993).	
  	
  In	
  keeping	
  with	
  

expectations,	
  Carmen’s	
  fantasias	
  were	
  typically	
  colorful	
  and	
  emphasized	
  her	
  physique	
  and	
  

imagined	
  Latin	
  sensuality.	
  Very	
  often	
  she	
  wore	
  clingy	
  garments	
  and	
  her	
  midriff	
  was	
  bared,	
  

though	
  the	
  navel	
  obscured	
  in	
  accordance	
  with	
  production	
  codes.	
  	
  Early	
  in	
  Carmen’s	
  Hollywood	
  

career,	
  she	
  was	
  attired	
  to	
  be	
  alluring	
  while	
  her	
  performance	
  was	
  comic.	
  

Beyond	
  fulfilling	
  an	
  existing	
  “exotic”	
  type	
  that	
  included	
  flesh	
  exposure,	
  Carmen’s	
  

Hollywood	
  fantasias	
  added	
  new	
  elements	
  to	
  existing	
  Latin	
  tropes.	
  	
  Carmen’s	
  look	
  in	
  the	
  forties	
  

and	
  fifties	
  included	
  fruit-­‐filled	
  turbans,	
  copious	
  jewelry,	
  bared	
  midriff,	
  and	
  platform	
  shoes.	
  	
  Even	
  

the	
  more	
  subdued	
  fantasias	
  retained	
  elements	
  of	
  the	
  spectacular	
  -­‐	
  namely	
  turbans	
  or	
  head	
  

covers,	
  excessive	
  jewelry,	
  bared	
  midriff,	
  and	
  platform	
  shoes.	
  	
  Over	
  the	
  course	
  of	
  her	
  fourteen	
  

Hollywood	
  films,	
  Carmen	
  was	
  consistently	
  attired	
  in	
  platform	
  shoes	
  and	
  turbans.	
  	
  As	
  she	
  aged	
  

and	
  thickened	
  in	
  the	
  middle,	
  her	
  midriff	
  was	
  bared	
  less	
  frequently,	
  though	
  she	
  continued	
  to	
  be	
  

adorned	
  with	
  many	
  bracelets,	
  brooches,	
  necklaces,	
  and	
  rings.	
  	
  	
  

Among	
  fourteen	
  films	
  made	
  over	
  the	
  course	
  of	
  thirteen	
  years,	
  none	
  misses	
  an	
  

opportunity	
  to	
  attire	
  Carmen	
  in	
  a	
  turban.	
  	
  Yet	
  the	
  range	
  of	
  turbans	
  and	
  headdresses	
  is	
  broad.	
  	
  

Travis	
  Banton	
  designed	
  costumes	
  for	
  Down	
  Argentine	
  Way	
  (1940)	
  and	
  That	
  Night	
  in	
  Rio	
  (1941),	
  

keeping	
  Carmen’s	
  appearance	
  highly	
  theatrical	
  and	
  colorful.	
  	
  Platforms,	
  turbans,	
  a	
  bared	
  midriff,	
  

and	
  plenty	
  of	
  jewelry	
  are	
  essential	
  to	
  her	
  look	
  in	
  these	
  color	
  films.	
  	
  Completing	
  her	
  look	
  are	
  dark	
  

eyebrows,	
  long	
  eyelashes,	
  a	
  hint	
  of	
  dark	
  hair	
  visible	
  at	
  the	
  front	
  or	
  back,	
  red	
  nails,	
  and	
  red	
  lips	
  



189	
   

painted	
  beyond	
  the	
  natural	
  lip	
  line	
  according	
  to	
  forties	
  fashions.	
  	
  

In	
  Carmen’s	
  next	
  three	
  films	
  (also	
  all	
  in	
  color)	
  	
  –	
  Week-­‐end	
  in	
  Havana	
  (1941),	
  Springtime	
  

in	
  the	
  Rockies	
  (1942),	
  and	
  The	
  Gang’s	
  All	
  Here	
  (1943)	
  –	
  the	
  costume	
  designers	
  literally	
  raise	
  the	
  

heights	
  of	
  the	
  turbans	
  and	
  headdresses.	
  	
  Carmen’s	
  turban	
  reaches	
  surreal	
  heights	
  for	
  her	
  

rendition	
  of	
  “The	
  Lady	
  in	
  the	
  Tutti-­‐Frutti	
  Hat”	
  in	
  The	
  Gang’s	
  All	
  Here.	
  	
  As	
  the	
  Busby	
  Berkeley	
  

directed	
  number	
  comes	
  to	
  a	
  close,	
  the	
  camera	
  pulls	
  back	
  from	
  Carmen	
  to	
  show	
  that	
  hundreds	
  of	
  

feet	
  of	
  bananas	
  are	
  emerging	
  from	
  her	
  turban.	
  	
  Yvonne	
  Wood,	
  who	
  designed	
  the	
  film’s	
  

costumes,	
  went	
  on	
  to	
  design	
  for	
  Four	
  Jills	
  in	
  a	
  Jeep	
  (1944),	
  Greenwich	
  Village	
  (1944),	
  Something	
  

for	
  the	
  Boys	
  (1944),	
  and	
  Doll	
  Face	
  (1945),	
  creating	
  among	
  the	
  most	
  garish	
  and	
  vulgar	
  costumes	
  

of	
  Carmen’s	
  film	
  career.	
  	
  	
  

The	
  Yvonne	
  Wood	
  costume	
  era	
  coincides	
  with	
  WWII	
  and	
  the	
  height	
  of	
  Carmen’s	
  fame.	
  	
  

Wood’s	
  costumes	
  frequently	
  relish	
  making	
  ordinary	
  objects	
  oversize.	
  	
  In	
  addition	
  to	
  The	
  Gang’s	
  

All	
  Here,	
  which	
  includes	
  large	
  fruit,	
  Carmen’s	
  ensemble	
  for	
  Greenwich	
  Village’s	
  “I’m	
  Just	
  Wild	
  

About	
  Harry”	
  has	
  large	
  peppermint	
  sticks.	
  	
  Such	
  edible	
  abundance	
  on	
  top	
  of	
  her	
  head	
  is	
  

exaggerated	
  to	
  excess	
  further	
  highlighting	
  what	
  is	
  carnivalesque	
  about	
  Carmen.	
  	
  At	
  times	
  

Wood’s	
  costumes	
  are	
  overtly	
  sexual	
  such	
  as	
  a	
  black	
  gown	
  that	
  makes	
  Carmen	
  appear	
  to	
  be	
  a	
  

giant	
  vagina,	
  the	
  gown	
  having	
  a	
  center	
  front	
  slit	
  embellished	
  with	
  pink	
  ruffles	
  in	
  Greenwich	
  

Village’s	
  “Give	
  me	
  a	
  Band	
  and	
  a	
  Bandana.”	
  

	
   	
  



190	
   

	
  

	
   	
  

	
  
	
  
Figure	
  34:	
  Carmen	
  in	
  an	
  Yvonne	
  Wood	
  gown	
  for	
  “Give	
  me	
  a	
  Band	
  and	
  a	
  Bandana”	
  in	
  
Greenwich	
  Village	
  (screen	
  shot)	
  
 



191	
   

At	
  least	
  some	
  audiences	
  were	
  aware	
  of	
  Carmen’s	
  sexuality	
  made	
  grotesque	
  through	
  

costumes	
  and	
  musical	
  numbers.	
  	
  When	
  The	
  Gang’s	
  All	
  Here	
  was	
  released,	
  the	
  press	
  commented	
  

on	
  how	
  “The	
  Lady	
  in	
  the	
  Tutti-­‐Frutti	
  Hat”	
  constituted	
  a	
  Freudian	
  fantasy	
  with	
  hundreds	
  of	
  

dancing	
  girls	
  swinging	
  oversize	
  phallic	
  bananas	
  (“At	
  the	
  Roxy,”	
  New	
  York	
  Times,	
  December	
  23,	
  

1943).	
  	
  Apart	
  from	
  phallic	
  associations,	
  by	
  1943	
  the	
  banana	
  already	
  connoted	
  the	
  tropics	
  thanks	
  

to	
  the	
  imported	
  fruit’s	
  popularity.	
  	
  And	
  as	
  consumers	
  began	
  eating	
  more	
  and	
  more	
  bananas,	
  

popular	
  comedy	
  adopted	
  it	
  for	
  prat	
  falls	
  caused	
  by	
  discarded	
  banana	
  peels.	
  	
  In	
  1922	
  the	
  hit	
  

recording	
  “Yes,	
  We	
  Have	
  No	
  Bananas”	
  further	
  situated	
  the	
  fruit	
  as	
  comic.	
  	
  

Edible,	
  portable,	
  comic,	
  and	
  salaciously	
  phallic	
  were	
  qualities	
  associated	
  with	
  the	
  banana	
  

by	
  the	
  time	
  Carmen	
  Miranda	
  arrived	
  in	
  the	
  US.	
  	
  Carmen	
  herself	
  came	
  to	
  be	
  associated	
  with	
  the	
  

banana	
  and	
  not	
  necessarily	
  as	
  an	
  innocent	
  unofficial	
  diplomat	
  seeking	
  to	
  increase	
  trade	
  between	
  

Brazil	
  and	
  the	
  US.	
  As	
  early	
  as	
  1941,	
  Carmen	
  had	
  an	
  erotic	
  association	
  with	
  the	
  fruit.	
  	
  An	
  

underground	
  pornographic	
  magazine	
  that	
  published	
  fictional	
  celebrity	
  sex	
  tales	
  lewdly	
  depicted	
  

Carmen	
  masturbating	
  with	
  a	
  banana	
  (Castro	
  2005:	
  309).	
  	
  Adding	
  to	
  these	
  carnivalesque	
  

connotations	
  of	
  excess	
  and	
  the	
  lower	
  extremities	
  was	
  a	
  notorious	
  1941	
  photograph	
  of	
  Carmen	
  

taken	
  during	
  the	
  filming	
  of	
  Week-­‐end	
  in	
  Havana.	
  	
  During	
  a	
  dance	
  number,	
  Carmen’s	
  dance	
  

partner,	
  César	
  Romero,	
  picked	
  Carmen	
  up	
  and	
  swung	
  her	
  around.	
  	
  Just	
  as	
  Carmen’s	
  skirts	
  flared,	
  

a	
  photographer	
  took	
  a	
  photo	
  that	
  captured	
  her	
  without	
  underwear	
  (Castro	
  2005:	
  310).	
  	
  The	
  

photograph	
  circulated	
  widely.	
  	
  

	
   	
  



192	
   

	
  

	
   	
  Figure	
  35:	
  A	
  photo	
  of	
  Carmen	
  Miranda	
  without	
  underwear	
  taken	
  during	
  
the	
  filming	
  of	
  Week-­‐end	
  in	
  Havana.	
  	
  From	
  the	
  private	
  collection	
  of	
  
Fabiano	
  Canosa	
  



193	
   

	
  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

	
  
	
  
Figure	
  36:	
  Carmen	
  performing	
  “The	
  Lady	
  in	
  the	
  Tutti-­‐Frutti	
  Hat”	
  for	
  The	
  
Gang’s	
  All	
  Here	
  (screen	
  shot)	
  



194	
   

In	
  Down	
  Argentine	
  Way	
  and	
  That	
  Night	
  in	
  Rio	
  Carmen	
  is	
  portrayed	
  as	
  being	
  desirable	
  and	
  

sensual.	
  	
  Others	
  have	
  posited	
  that	
  after	
  her	
  first	
  two	
  films	
  she	
  tended	
  to	
  be	
  cast	
  as	
  a	
  more	
  

clownish	
  or	
  comic	
  figure	
  (e.g.	
  Roberts	
  1993;	
  Shaw	
  2013).	
  	
  Shari	
  Roberts	
  observes	
  that	
  Carmen’s	
  

star	
  image	
  transformed	
  once	
  she	
  began	
  having	
  speaking	
  parts.	
  	
  Roberts	
  maintains	
  that	
  after	
  two	
  

successful	
  Broadway	
  roles66	
  and	
  one	
  Hollywood	
  film,	
  Carmen’s	
  early	
  sexual	
  allure	
  was	
  blunted	
  

when	
  she	
  became	
  “incorporated	
  into	
  plots	
  and	
  made	
  to	
  speak	
  her	
  comic,	
  pidgin	
  English	
  in	
  the	
  

films	
  .	
  .	
  .	
  [becoming]	
  merely	
  comic,	
  the	
  nonsexual	
  camp	
  female	
  grotesque	
  as	
  she	
  is	
  remembered	
  

by	
  today’s	
  fans”	
  (Roberts	
  1993:	
  12).	
  	
  	
  

While	
  it	
  is	
  certainly	
  true	
  that	
  Carmen	
  was	
  made	
  less	
  desirable	
  after	
  her	
  first	
  two	
  films,	
  I	
  

would	
  say	
  her	
  characters	
  maintain	
  a	
  degree	
  of	
  desirability	
  despite	
  posing	
  little	
  threat	
  to	
  the	
  

leading	
  white	
  women.	
  	
  Rather,	
  her	
  sexuality	
  is	
  carnivalized	
  and	
  made	
  perverse	
  through,	
  for	
  

example,	
  the	
  Yvonne	
  Wood	
  vagina	
  dress.	
  	
  Another	
  Wood	
  design	
  was	
  for	
  a	
  number	
  eventually	
  cut	
  

from	
  Doll	
  Face	
  (1945).	
  	
  The	
  number’s	
  turban	
  included	
  a	
  miniature	
  lighthouse	
  on	
  top.	
  	
  It	
  has	
  been	
  

suggested	
  that	
  the	
  number	
  was	
  eliminated	
  because	
  the	
  lighthouse	
  was	
  too	
  phallic	
  looking	
  to	
  

comply	
  with	
  the	
  Production	
  Code	
  Administration’s	
  puritanical	
  standards	
  (Barsante	
  1994:	
  117).	
  

The	
  notorious	
  panty-­‐less	
  photograph	
  may	
  have	
  reinforced	
  her	
  carnivalesque	
  sexuality	
  or	
  

perhaps	
  helped	
  to	
  spark	
  it.	
  	
  Given	
  Carmen’s	
  informal	
  collaborations	
  with	
  Wood,	
  it	
  seems	
  entirely	
  

possible	
  that	
  Carmen	
  herself	
  fueled	
  the	
  carnivalesque	
  eroticism	
  of	
  her	
  look	
  and	
  persona.	
  	
  

Meanwhile,	
  at	
  least	
  while	
  the	
  war	
  was	
  ongoing,	
  Carmen	
  retained	
  connotations	
  of	
  exotic	
  

allure	
  chiefly	
  via	
  her	
  ever-­‐present	
  turban.	
  	
  In	
  1944’s	
  Something	
  for	
  the	
  Boys,	
  Carmen	
  works	
  on	
  

                                                
66	
  After	
  Streets	
  of	
  Paris,	
  Carmen	
  appeared	
  in	
  the	
  Broadway	
  musical	
  comedy	
  revue,	
  Sons	
  o’	
  Fun,	
  which	
  ran	
  from	
  

December	
  1,	
  1941	
  to	
  August	
  29,	
  1943.	
  



195	
   

an	
  assembly	
  line	
  where	
  she	
  is	
  attired	
  in	
  coveralls	
  and	
  a	
  colorful	
  headscarf.	
  	
  The	
  scene	
  reflects	
  

real	
  women’s	
  lives	
  at	
  the	
  time	
  who	
  also	
  wore	
  turbans,	
  likely	
  inspired	
  by	
  Carmen.67	
  Through	
  

1947,	
  the	
  film	
  turban	
  fantasias,	
  though	
  increasingly	
  large,	
  tended	
  to	
  be	
  glamorous.	
  

Consider,	
  for	
  example,	
  Four	
  Jills	
  in	
  a	
  Jeep	
  (1944),	
  a	
  film	
  in	
  which	
  Carmen	
  makes	
  only	
  a	
  cameo	
  

appearance	
  to	
  perform	
  “I,	
  Yi,	
  Yi,	
  Yi,	
  Yi,	
  I	
  Like	
  You	
  Very	
  Much.”	
  	
  Though	
  Carmen	
  is	
  not	
  integral	
  to	
  

the	
  film,	
  the	
  turban	
  makes	
  its	
  appearance	
  on	
  one	
  of	
  the	
  film’s	
  main	
  characters.	
  	
  In	
  one	
  scene,	
  	
  

Kay	
  (Kay	
  Francis)	
  attends	
  an	
  elegant	
  wedding	
  party	
  in	
  a	
  fashionable	
  gown	
  and	
  turban.	
  	
  A	
  

character	
  (played	
  by	
  Phil	
  Silvers)	
  she	
  knows	
  well	
  searches	
  for	
  her	
  in	
  the	
  scene.	
  	
  He	
  walks	
  by	
  Kay	
  

several	
  times,	
  greeting	
  her	
  each	
  time	
  as	
  a	
  stranger.	
  	
  When	
  he	
  finally	
  realizes	
  that	
  he’s	
  been	
  

saying	
  hello	
  to	
  his	
  friend,	
  he	
  remarks,	
  “I	
  didn’t	
  recognize	
  you.	
  	
  You	
  look	
  so	
  exotic!”	
   

The	
  Four	
  Jills	
  in	
  a	
  Jeep	
  example	
  demonstrates	
  the	
  turban’s	
  connection	
  to	
  exoticism	
  and	
  

glamour	
  during	
  WWII.	
  Kay	
  is	
  a	
  USO	
  performer	
  who	
  typically	
  wears	
  functional	
  clothing	
  on	
  the	
  

base.	
  	
  The	
  party	
  provides	
  her	
  with	
  an	
  occasion	
  to	
  dress	
  up.	
  	
  Kay’s	
  wearing	
  the	
  turban	
  signifies	
  

dressiness	
  while	
  also	
  demonstrating	
  its	
  power	
  to	
  transform	
  her	
  into	
  someone	
  unrecognizable.	
  	
  In	
  

other	
  words,	
  the	
  turban	
  is	
  part	
  of	
  the	
  fantasia:	
  a	
  transforming,	
  exoticizing	
  garment	
  for	
  

masquerade.	
  	
  In	
  the	
  case	
  of	
  Kay,	
  it	
  creates	
  a	
  disguise	
  that	
  makes	
  her	
  more	
  glamorous	
  than	
  she	
  is	
  

in	
  her	
  daily	
  life.	
  	
  	
  

It	
  is	
  useful	
  to	
  consider	
  how	
  accessible	
  the	
  clothing	
  symbol	
  is.	
  	
  Anyone	
  can	
  don	
  a	
  turban	
  

and	
  instantly	
  transform	
  into	
  someone	
  mysterious	
  and	
  enchanting.	
  	
  During	
  wartime	
  when	
  there	
  

are	
  rations,	
  a	
  turban	
  or	
  head	
  cover	
  can	
  provide	
  an	
  inexpensive	
  means	
  for	
  changing	
  one’s	
  

                                                
67	
  While	
  costume	
  designers	
  chose	
  to	
  put	
  Carmen	
  in	
  headscarves	
  and	
  turbans,	
  Carmen	
  herself	
  was	
  frequently	
  

photographed	
  off-­‐screen	
  wearing	
  a	
  turban	
  variation.	
  



196	
   

appearance.	
  	
  It	
  is	
  also	
  less	
  expensive	
  and	
  permanent	
  than	
  changing	
  one’s	
  hair	
  color.68	
  As	
  Vogue	
  

put	
  it	
  in	
  May	
  1939,	
  any	
  scarf	
  can	
  be	
  “plucked	
  off	
  veiling	
  counters,	
  twisted	
  by	
  hand,	
  anchored	
  

with	
  gold	
  hairpins.”	
  	
  The	
  malleability	
  of	
  one’s	
  appearance	
  is	
  reinforced	
  through	
  the	
  promotion	
  of	
  

such	
  consumer	
  goods.	
  	
  Vogue’s	
  portrayal	
  of	
  the	
  turban	
  as	
  an	
  easy	
  means	
  for	
  personal	
  

transformation	
  parallels	
  what	
  Sarah	
  Berry	
  describes	
  as	
  the	
  cosmetics	
  industry’s	
  marketing	
  of	
  

different	
  “types”	
  initiated	
  in	
  the	
  1930s	
  (Berry	
  2000).	
  	
  

While	
  no	
  one	
  may	
  have	
  been	
  more	
  closely	
  associated	
  with	
  the	
  turban	
  than	
  Carmen	
  

Miranda,	
  other	
  Hollywood	
  films	
  at	
  the	
  time	
  portrayed	
  women	
  in	
  turbans	
  to	
  connote	
  stylishness	
  

and	
  mystery.	
  For	
  example	
  in	
  the	
  1946	
  thriller	
  The	
  Postman	
  Always	
  Rings	
  Twice,	
  costume	
  

designer,	
  Irene,	
  transforms	
  femme	
  fatale	
  Lana	
  Turner	
  into	
  a	
  blonde	
  Carmen,	
  complete	
  with	
  

bared	
  midriff	
  and	
  white	
  turban.	
  The	
  turban	
  craze	
  was	
  soon	
  to	
  end,	
  however.	
  

Few	
  fashion	
  trends	
  take	
  off	
  so	
  rapidly	
  and	
  on	
  such	
  a	
  wide	
  scale	
  as	
  French	
  couturier	
  

Christian	
  Dior’s	
  post-­‐war	
  1947	
  “New	
  Look”	
  did.	
  	
  Wide	
  skirts,	
  lowered	
  hemlines,	
  and	
  cinched	
  

waists	
  became	
  popular	
  seemingly	
  overnight.	
  	
  Such	
  ensembles	
  were	
  worn	
  with	
  either	
  small	
  hats	
  

or	
  picture	
  hats,	
  making	
  the	
  turban	
  look	
  hopelessly	
  out	
  of	
  date	
  after	
  the	
  war.	
  	
  There	
  were	
  at	
  least	
  

two	
  ways	
  in	
  which	
  this	
  affected	
  Carmen’s	
  star	
  image.	
  	
  

	
   	
  

                                                
68	
  Eventually	
  Carmen	
  went	
  the	
  route	
  of	
  other	
  Latin/a	
  American	
  Hollywood	
  performers	
  such	
  as	
  Rita	
  Hayworth,	
  and	
  

lightened	
  her	
  hair,	
  which	
  she	
  wore	
  down	
  and	
  uncovered	
  for	
  many	
  scenes	
  in	
  Copacabana	
  (1947).	
  	
  Yet	
  the	
  film	
  is	
  

black	
  and	
  white	
  and	
  the	
  effect	
  not	
  so	
  dramatic.	
  	
  In	
  fact,	
  one	
  might	
  even	
  miss	
  the	
  fact	
  that	
  her	
  hair	
  has	
  been	
  

lightened	
  as	
  she	
  wears	
  a	
  platinum	
  blonde	
  wig	
  while	
  playing	
  the	
  character	
  Mademoiselle	
  Fifi.	
  



197	
   

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  
Figure	
  37:	
  Lana	
  Turner	
  in	
  a	
  turban	
  with	
  a	
  bared	
  midriff	
  in	
  The	
  
Postman	
  Always	
  Rings	
  Twice	
  (1946)	
  (www.suspense-­‐
movies.com,	
  accessed	
  10/20/13)	
  
 



198	
   

First,	
  the	
  costume	
  designers	
  who	
  continued	
  to	
  dress	
  Carmen	
  in	
  turbans	
  made	
  her	
  seem	
  

out	
  of	
  step	
  with	
  fashion.	
  	
  The	
  comic	
  proportions	
  of	
  her	
  headdresses	
  were	
  now	
  simply	
  ridiculous	
  

and	
  unattractive.	
  	
  Second,	
  appearing	
  in	
  turbans	
  after	
  they	
  had	
  gone	
  out	
  of	
  style	
  had	
  the	
  effect	
  of	
  

essentializing	
  and	
  traditionalizing	
  the	
  look.	
  	
  Where	
  Carmen’s	
  turban	
  had	
  previously	
  made	
  her	
  

seem	
  glamorous,	
  it	
  now	
  became	
  a	
  part	
  of	
  her	
  “natural”	
  appearance.	
  As	
  Pravina	
  Shukla	
  notes	
  in	
  

her	
  study	
  of	
  modern	
  Indian	
  women’s	
  dress,	
  Westerners	
  often	
  mistakenly	
  regard	
  non-­‐Western	
  

dress	
  as	
  “traditional”	
  and	
  outside	
  of	
  fashion	
  cycles	
  (2008).	
  	
  By	
  continuing	
  to	
  appear	
  in	
  turbans,	
  

Carmen’s	
  star	
  image	
  took	
  on	
  increased	
  “traditional”	
  connotations	
  of	
  what	
  a	
  Latin	
  American	
  

looked	
  like.	
  	
  

Historically,	
  fashion	
  details	
  have	
  a	
  way	
  of	
  going	
  to	
  exaggerated	
  extremes	
  until	
  “they	
  are	
  

unsupportable	
  and	
  implode”	
  (Koda	
  2001:	
  11).	
  	
  Carmen	
  reached	
  the	
  height	
  of	
  her	
  US	
  career	
  in	
  

terms	
  of	
  screen	
  time	
  and	
  salary	
  at	
  the	
  same	
  time	
  her	
  turban	
  achieved	
  its	
  grandest	
  proportions.	
  

In	
  1946	
  Carmen	
  was	
  the	
  highest	
  paid	
  actress	
  in	
  Hollywood	
  (Shaw	
  2013:1).	
  	
  She	
  had	
  an	
  

impressive	
  five	
  musical	
  numbers	
  for	
  The	
  Gang’s	
  All	
  Here	
  in	
  1943	
  and	
  in	
  1944	
  five	
  numbers	
  for	
  

Greenwich	
  Village.	
  Though	
  it	
  took	
  several	
  years,	
  the	
  turban	
  eventually	
  became	
  unsupportable	
  

and	
  “imploded”	
  for	
  Carmen.	
  

	
   	
  



199	
   

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  
	
  
Figure	
  38:	
  Christian	
  Dior’s	
  “New	
  Look”	
  from	
  March	
  15,	
  
1947,	
  US	
  Vogue	
  (Condé	
  Nast	
  online	
  archives)	
  



200	
   

While	
  one	
  can	
  easily	
  locate	
  dress	
  patterns	
  in	
  Carmen’s	
  films,	
  there	
  are	
  certainly	
  

differences	
  among	
  the	
  fantasias.	
  	
  Fox	
  studio	
  designer,	
  Yvonne	
  Wood,	
  was	
  responsible	
  for	
  most	
  

of	
  Carmen’s	
  Hollywood	
  fantasias	
  (see	
  Appendix	
  C	
  for	
  complete	
  list	
  of	
  costume	
  designers).	
  	
  The	
  

five	
  films	
  for	
  which	
  Wood	
  was	
  designer	
  are	
  notable	
  for	
  being	
  comparatively	
  garish,	
  clashing,	
  and	
  

excessive	
  (e.g.	
  1943’s	
  The	
  Gang’s	
  All	
  Here	
  was	
  an	
  Yvonne	
  Wood	
  design).	
  	
  According	
  to	
  Lisa	
  Shaw,	
  

“Carmen	
  encouraged	
  Wood	
  to	
  push	
  the	
  boundaries”	
  of	
  the	
  costumes’	
  excessiveness	
  (Shaw	
  

2013:	
  124	
  FN	
  40).	
  	
  Despite	
  the	
  great	
  expense	
  to	
  construct	
  the	
  elaborate	
  ensembles,	
  Wood’s	
  

costumes	
  look	
  tawdry	
  and	
  vulgar	
  when	
  compared	
  with,	
  for	
  example,	
  Sascha	
  Brastoff’s	
  designs	
  

for	
  If	
  I’m	
  Lucky	
  (1946).	
  	
  	
  

If	
  I’m	
  Lucky	
  was	
  a	
  black	
  and	
  white	
  film	
  and	
  Carmen’s	
  last	
  while	
  under	
  contract	
  with	
  Fox.	
  	
  

During	
  the	
  war	
  Brastoff	
  had	
  been	
  in	
  the	
  military	
  where	
  he	
  designed	
  and	
  performed	
  as	
  “GI	
  

Carmen	
  Miranda”	
  for	
  the	
  Air	
  Force	
  show	
  “Winged	
  Victory.”	
  	
  The	
  play	
  “Winged	
  Victory”	
  was	
  

eventually	
  turned	
  into	
  a	
  1945	
  film	
  of	
  the	
  same	
  name	
  for	
  which	
  Brastoff	
  reprised	
  his	
  role	
  (see	
  

Figure	
  38).	
  	
  Carmen	
  saw	
  Brastoff’s	
  stage	
  performance	
  and	
  helped	
  him	
  to	
  secure	
  an	
  assignment	
  

with	
  Fox	
  Studios	
  to	
  design	
  her	
  costumes	
  for	
  If	
  I’m	
  Lucky	
  (Castro	
  2005:	
  409).	
  	
  The	
  incident	
  reflects	
  

what	
  many	
  of	
  Carmen’s	
  contemporaries	
  knew	
  at	
  the	
  time:	
  namely	
  that	
  she	
  was	
  self-­‐aware	
  of	
  her	
  

performance	
  and	
  delighted	
  in	
  self-­‐parody,	
  impersonations	
  of	
  her	
  and	
  in	
  teaching	
  others	
  how	
  to	
  

parody	
  her	
  (Roberts	
  1993).	
  

Brastoff’s	
  Carmen	
  Drag	
  was	
  an	
  admiring	
  one.	
  	
  The	
  photo	
  of	
  Brastoff	
  in	
  Carmen	
  Drag	
  

belies	
  none	
  of	
  the	
  malice	
  one	
  sees	
  seven	
  years	
  later	
  in	
  Jerry	
  Lewis’	
  cross-­‐eyed	
  Edith	
  Head-­‐

designed	
  Carmen	
  Drag	
  for	
  Scared	
  Stiff	
  (1953),	
  which	
  I	
  discuss	
  more	
  in-­‐depth	
  in	
  chapter	
  4.	
  	
  When	
  

Brastoff	
  designed	
  ensembles	
  for	
  Carmen’s	
  role	
  in	
  If	
  I’m	
  Lucky,	
  he	
  did	
  not	
  go	
  for	
  any	
  of	
  the	
  



201	
   

exaggerated	
  elements	
  Wood	
  used.	
  	
  Rather,	
  his	
  headdresses	
  were	
  relatively	
  small	
  and	
  the	
  

ensembles	
  were	
  for	
  the	
  most	
  part	
  made	
  understated	
  and	
  fashionable	
  reflecting	
  his	
  admiration	
  

for	
  the	
  performer.	
  	
  	
  

Shifts	
  in	
  Representation	
  

Carmen	
  was	
  ‘in’	
  on	
  the	
  joke	
  throughout	
  her	
  contract	
  with	
  Fox	
  (1940-­‐1946),	
  delivering	
  a	
  

self-­‐parodying	
  performance.	
  	
  Early	
  in	
  her	
  career	
  she	
  famously	
  instructed	
  Imogene	
  Coca	
  and	
  

Mickey	
  Rooney	
  on	
  how	
  to	
  impersonate	
  her	
  (Roberts	
  1993).	
  	
  The	
  film	
  scripts	
  paired	
  with	
  

Carmen’s	
  performances	
  frequently	
  subverted	
  stereotypical	
  ethnic	
  expectations	
  even	
  though	
  her	
  

roles	
  were	
  clichéd	
  Latin	
  figures.	
  	
  Furthering	
  her	
  agency,	
  Carmen	
  often	
  improvised	
  musical	
  lyrics	
  

or	
  lines	
  in	
  Portuguese,	
  which	
  affirmed	
  her	
  Brazilian	
  identity	
  (Shaw	
  2013:	
  56).	
  Carmen’s	
  wartime	
  

Hollywood	
  filmic	
  persona	
  is	
  similar	
  to	
  her	
  Brazilian	
  filmic	
  persona—both	
  are	
  carnivalized	
  insofar	
  

as	
  she	
  connotes	
  the	
  carnivalesque	
  in	
  Hollywood	
  and	
  actual	
  carnival	
  in	
  Brazil.	
  	
  When	
  she	
  dons	
  a	
  

fantasia,	
  an	
  atmosphere	
  of	
  license	
  emerges	
  during	
  the	
  temporary	
  suspension	
  of	
  quotidian	
  life.	
  

	
   	
  



202	
   

	
  

	
  

	
  

	
   	
  

	
  
	
  
Figure	
  39:	
  Sascha	
  Brastoff	
  in	
  costume	
  test	
  as	
  “GI	
  Carmen	
  Miranda”	
  for	
  Winged	
  Victory	
  
(1945)	
  (posted	
  by	
  “empireoftheimage”	
  on	
  flickr.com,	
  accessed	
  10/20/13)	
  



203	
   

In	
  the	
  films	
  released	
  between	
  1940	
  and	
  1947,	
  Carmen	
  retains	
  varying	
  degrees	
  of	
  sex	
  

appeal.	
  	
  Film	
  characters	
  comment	
  on	
  her	
  allure	
  or	
  otherwise	
  express	
  sexual	
  interest	
  even	
  as	
  late	
  

as	
  Nancy	
  Goes	
  to	
  Rio	
  (1950)	
  when	
  Nancy’s	
  grandfather	
  flirts	
  with	
  Carmen’s	
  character.	
  	
  In	
  

general,	
  however,	
  Carmen’s	
  sex	
  appeal	
  is	
  diminished	
  in	
  the	
  post-­‐war	
  films	
  as	
  her	
  screen	
  time	
  

gets	
  reduced	
  and	
  she	
  is	
  meanly	
  mocked.	
  	
  Though	
  she	
  is	
  a	
  comic	
  figure	
  through	
  1947,	
  she	
  is	
  still	
  

portrayed	
  as	
  desirable	
  if	
  not	
  as	
  desirable	
  as	
  blonde	
  leads.	
  	
  Some	
  have	
  argued	
  that	
  during	
  this	
  

period	
  Carmen	
  is	
  suitable	
  for	
  sexual	
  relations	
  but	
  not	
  for	
  long-­‐term	
  romantic	
  involvement,	
  and	
  is	
  

no	
  leading	
  lady	
  (Ovalle	
  2011).	
  	
  This	
  perspective	
  asserts	
  that	
  sexist	
  and	
  racist	
  attitudes	
  towards	
  

the	
  subaltern	
  Latin/a	
  American	
  render	
  her	
  sexually	
  available	
  and	
  unworthy	
  of	
  respect.	
  	
  Yet	
  I	
  

would	
  counter	
  that	
  Carmen’s	
  carnivalesque	
  performances	
  through	
  1947	
  in	
  fact	
  challenge	
  

normative	
  expectations	
  and	
  demonstrate	
  agency.	
  

Popular	
  20th	
  century	
  Western	
  ideas	
  about	
  femininity	
  preferred	
  imagined	
  “natural”	
  

beauty	
  such	
  that	
  one	
  does	
  not	
  wish	
  to	
  appear	
  to	
  have	
  actively	
  altered	
  the	
  appearance	
  and	
  body.	
  	
  

To	
  do	
  so	
  would	
  suggest	
  artifice	
  and	
  deception,	
  despite	
  the	
  fact	
  that	
  all	
  beauty	
  standards	
  are	
  

socially	
  constructed.	
  	
  While	
  Carmen’s	
  appearance	
  certainly	
  has	
  been	
  naturalized,	
  the	
  degree	
  of	
  

“artifice”	
  in	
  her	
  appearance	
  is	
  so	
  comically	
  extreme	
  that	
  she	
  can	
  assume	
  the	
  role	
  of	
  a	
  kind	
  of	
  

carnivalesque	
  jester	
  who	
  gets	
  to	
  reveal	
  social	
  truths	
  that	
  ordinary	
  people	
  cannot.	
  	
  

For	
  example,	
  in	
  1942’s	
  Springtime	
  in	
  the	
  Rockies	
  Carmen’s	
  character	
  is	
  far	
  wittier	
  and	
  

more	
  attuned	
  to	
  the	
  artifice	
  of	
  normative	
  femininity	
  than	
  the	
  blonde	
  Betty	
  Grable’s	
  character,	
  



204	
   

Vicki.	
  	
  In	
  a	
  scene	
  that	
  takes	
  place	
  in	
  the	
  cosmetics	
  lounge	
  of	
  the	
  women’s	
  room,69	
  Carmen’s	
  

character,	
  Rosita	
  Murphy,	
  is	
  seated	
  at	
  a	
  dressing	
  table,	
  attired	
  in	
  over-­‐the-­‐top	
  colorful	
  clothing.	
  	
  

As	
  she	
  touches	
  up	
  her	
  make-­‐up,	
  she	
  appraises	
  Vicki’s	
  appearance,	
  saying	
  that	
  she	
  likes	
  her	
  hair	
  

and	
  that	
  maybe	
  she	
  (Carmen)	
  should	
  bleach	
  her	
  hair	
  too.	
  	
  Grable	
  coldly	
  replies,	
  “You’re	
  terribly	
  

witty,	
  Miss	
  Murphy,	
  but	
  I’m	
  a	
  natural	
  blonde.”	
  	
  “Well	
  shut	
  my	
  mouse	
  [sic].	
  	
  Don’t	
  breathe	
  it	
  to	
  a	
  

soul	
  and	
  no	
  one	
  will	
  know	
  the	
  difference.”	
  	
  	
  

	
  Vicki’s	
  response	
  to	
  Rosita’s	
  observation	
  about	
  her	
  obviously	
  bleached	
  hair	
  demonstrates	
  

a	
  common	
  unwillingness	
  to	
  acknowledge	
  having	
  intervened	
  too	
  much	
  with	
  nature	
  to	
  acquire	
  

such	
  a	
  hair	
  color.	
  	
  In	
  short,	
  she	
  reinforces	
  ideas	
  about	
  femininity	
  as	
  deceptive.	
  	
  The	
  other	
  thing	
  

that	
  happens	
  in	
  the	
  exchange	
  is	
  that	
  it	
  highlights	
  Rosita’s	
  role	
  as	
  a	
  kind	
  of	
  court	
  jester.	
  	
  Her	
  

(backhanded)	
  compliment	
  is	
  delivered	
  without	
  malicious	
  vocal	
  inflections,	
  which	
  makes	
  her	
  

intention	
  ambiguous.	
  	
  In	
  the	
  carnivalesque	
  spirit	
  she	
  is	
  half-­‐serious	
  and	
  half-­‐playful.	
  Finally,	
  

Carmen’s	
  mispronunciation	
  of	
  “mouth”	
  as	
  “mouse”	
  reinforces	
  her	
  status	
  as	
  a	
  comic	
  figure	
  and	
  

blunts	
  the	
  sharpness	
  of	
  truth-­‐telling	
  revelatory	
  observations.	
  	
  

Further	
  compounding	
  Rosita’s	
  carnivalesque	
  nature	
  is	
  the	
  ambiguity	
  regarding	
  her	
  

ethnicity.	
  	
  Rosita’s	
  last	
  name	
  is	
  Murphy.	
  	
  In	
  an	
  earlier	
  scene	
  she	
  comically	
  explains	
  that	
  her	
  

father	
  was	
  Irish	
  and	
  her	
  mother	
  Brazilian.	
  	
  Springtime	
  in	
  the	
  Rockies	
  was	
  not	
  the	
  only	
  film	
  in	
  

which	
  Carmen’s	
  characters	
  were	
  of	
  ambiguous	
  ethnic	
  or	
  national	
  origins.	
  	
  Greenwich	
  Village	
  

(1944),	
  Something	
  for	
  the	
  Boys	
  (1944),	
  If	
  I’m	
  Lucky	
  (1946),	
  and	
  Copacabana	
  (1947)	
  also	
  include	
  

                                                
69	
  “Women’s	
  spaces”	
  such	
  as	
  powder	
  rooms	
  and	
  dressing	
  rooms	
  have	
  been	
  the	
  site	
  for	
  many	
  pivotal,	
  

confrontational	
  moments	
  in	
  camp	
  classic	
  films	
  such	
  as	
  The	
  Women	
  (1939),	
  All	
  About	
  Eve	
  (1950),	
  and	
  Valley	
  of	
  the	
  

Dolls	
  (1967).	
  	
  	
  



205	
   

scenes,	
  character	
  names,	
  or	
  plot	
  twists	
  that	
  involve	
  such	
  ethnic	
  or	
  national	
  ambiguities.	
  	
  	
  

What	
  these	
  films	
  share	
  in	
  common	
  is	
  the	
  plausibility	
  that	
  Carmen’s	
  characters	
  might	
  

possess	
  ‘mixed’	
  ethnic	
  ancestry.	
  	
  Her	
  characters’	
  ethnic	
  hybridity	
  is	
  deployed	
  to	
  evoke	
  laughter	
  

and	
  is	
  amusing	
  in	
  part	
  because	
  her	
  presentation	
  of	
  self	
  challenges	
  expectations.	
  	
  She	
  doesn’t	
  

‘look’	
  or	
  ‘act’	
  in	
  a	
  way	
  that	
  meets	
  popular	
  expectations	
  for	
  an	
  Anglo-­‐American	
  person	
  in	
  either	
  

Springtime	
  in	
  the	
  Rockies	
  or	
  Something	
  for	
  the	
  Boys,	
  two	
  films	
  in	
  which	
  she	
  is	
  explicitly	
  described	
  

as	
  part-­‐Anglo	
  American.	
  	
  While	
  other	
  characters	
  in	
  the	
  films	
  that	
  use	
  this	
  plot	
  device	
  express	
  

some	
  surprise	
  over	
  her	
  ancestry,	
  no	
  one	
  disputes	
  the	
  likelihood.	
  	
  In	
  this	
  way	
  Carmen’s	
  pre-­‐war	
  

Hollywood	
  films	
  challenge	
  expectations	
  of	
  what	
  makes	
  a	
  person	
  Latin/a	
  American.	
  

Released	
  in	
  1947,	
  the	
  black	
  and	
  white	
  Copacabana	
  was	
  a	
  financial	
  failure	
  and	
  spelled	
  the	
  

end	
  of	
  Carmen’s	
  film	
  headlining	
  career.	
  For	
  her	
  remaining	
  post-­‐war	
  films—A	
  Date	
  with	
  Judy	
  

(1948),	
  Nancy	
  Goes	
  to	
  Rio	
  (1950),	
  and	
  Scared	
  Stiff	
  (1953)—	
  Carmen	
  was	
  cast	
  principally	
  as	
  a	
  

specialty	
  act,	
  a	
  spectacle,	
  with	
  little	
  screen	
  time.	
  	
  While	
  A	
  Date	
  with	
  Judy	
  and	
  Nancy	
  Goes	
  to	
  Rio	
  

were	
  both	
  MGM-­‐made	
  color	
  films,	
  the	
  use	
  of	
  Technicolor	
  reflected	
  not	
  so	
  much	
  Carmen’s	
  

appeal	
  as	
  the	
  studio’s	
  financial	
  power	
  and	
  keen	
  interest	
  in	
  promoting	
  its	
  musicals.	
  	
  The	
  

Paramount	
  production	
  Scared	
  Stiff,	
  which	
  was	
  filmed	
  in	
  black	
  and	
  white,	
  provides	
  Carmen’s	
  

character	
  with	
  little	
  narrative	
  function.	
  	
  

After	
  World	
  War	
  II	
  the	
  carnivalesque	
  quality	
  in	
  Carmen	
  Miranda’s	
  films	
  underwent	
  a	
  

transformation.	
  The	
  appealing,	
  humorous	
  figure	
  who	
  was	
  an	
  agent	
  for	
  plot	
  advancement	
  

became	
  the	
  subject	
  of	
  derision	
  in	
  her	
  later	
  films.	
  	
  In	
  Nancy	
  Goes	
  to	
  Rio	
  (1950),	
  for	
  example,	
  her	
  

character	
  performs	
  the	
  musical	
  number	
  “Ipse-­‐Ai-­‐O.”	
  	
  As	
  she	
  sings	
  and	
  dances,	
  a	
  male	
  audience	
  

member	
  heckles	
  her	
  and	
  then	
  gets	
  up	
  from	
  his	
  seat	
  to	
  derisively	
  mock	
  her	
  dancing	
  style	
  when	
  



206	
   

she	
  turns	
  her	
  back.	
  	
  During	
  the	
  number	
  Carmen	
  parodies	
  a	
  cowboy’s	
  broad,	
  bow-­‐legged	
  style	
  of	
  

walking.	
  	
  Yet	
  her	
  performance	
  is	
  undermined	
  by	
  the	
  burlesque,	
  vulgarized	
  impersonation	
  that	
  

the	
  audience	
  member	
  does	
  behind	
  her	
  back.	
  	
  Carmen’s	
  character	
  is	
  portrayed	
  as	
  being	
  unaware	
  

of	
  the	
  parody,	
  not	
  realizing	
  that	
  the	
  diegetic	
  audience	
  is	
  laughing	
  at	
  her	
  rather	
  than	
  with	
  her.	
  	
  

She	
  is	
  no	
  longer	
  in	
  on	
  the	
  joke	
  but	
  rather	
  has	
  become	
  the	
  joke.	
  	
  In	
  contrast	
  to	
  earlier	
  films,	
  when	
  

characters	
  and	
  diegetic	
  audiences	
  are	
  amused	
  and	
  delighted	
  with	
  her	
  performance,	
  the	
  filmic	
  

audience	
  ceases	
  to	
  laugh	
  along	
  with	
  her	
  witty	
  interpretations.	
  	
  Rather,	
  the	
  act	
  has	
  grown	
  stale	
  

and	
  she	
  has	
  become	
  the	
  butt	
  of	
  mean-­‐spirited	
  mimicry.	
  	
  

By	
  1950	
  Carmen’s	
  performance	
  and	
  physical	
  appearance	
  had	
  altered.	
  	
  Her	
  exhaustion,	
  

forced	
  cheerfulness,	
  and	
  weight	
  gain	
  are	
  conspicuous	
  in	
  Nancy	
  Goes	
  to	
  Rio.	
  	
  By	
  the	
  time	
  she	
  

appeared	
  in	
  the	
  film,	
  Carmen	
  was	
  experiencing	
  personal	
  problems	
  leading	
  to	
  drug	
  and	
  alcohol	
  

abuse	
  that	
  left	
  her	
  looking	
  tired	
  and	
  bloated,	
  as	
  notes	
  biographer	
  Ruy	
  Castro	
  (Castro	
  2005:	
  471-­‐

75).	
  	
  Compounded	
  with	
  her	
  diminished	
  screen	
  time	
  in	
  the	
  film	
  (only	
  two	
  numbers),	
  the	
  scornful	
  

impersonation	
  of	
  Carmen	
  in	
  “Ipse-­‐Ai-­‐O”	
  seems	
  that	
  much	
  more	
  cruel.	
  	
  In	
  comparison	
  to	
  her	
  

earlier	
  films,	
  Carmen’s	
  performance	
  in	
  Nancy	
  is	
  lackluster.	
  	
  She	
  even	
  performs	
  barefoot	
  for	
  the	
  

musical	
  number	
  “Baião	
  Ca	
  Room	
  ‘Pa	
  Pa,”	
  possibly	
  because	
  she	
  no	
  longer	
  has	
  the	
  athleticism	
  to	
  

dance	
  deftly	
  in	
  platforms.	
  	
  Framing	
  Carmen	
  as	
  a	
  spectacle	
  worthy	
  of	
  derision	
  reflects	
  broader	
  

post-­‐war	
  attitudes	
  in	
  the	
  United	
  States.	
  	
  A	
  ‘Latin’	
  Carmen	
  Miranda	
  still	
  serves	
  her	
  purpose	
  as	
  an	
  

exotic	
  creature	
  that	
  entertains.	
  	
  Yet	
  with	
  re-­‐opened	
  global	
  markets,	
  placating	
  Latin	
  Americans	
  

with	
  thoughtful—or	
  at	
  least	
  intended	
  to	
  be	
  thoughtful—film	
  representations	
  is	
  no	
  longer	
  

necessary.	
  	
  In	
  a	
  post-­‐war	
  era,	
  Carmen’s	
  earlier	
  comic	
  agency	
  has	
  largely	
  been	
  stripped.	
  

	
  



207	
   

One	
  gets	
  a	
  sense	
  of	
  how	
  much	
  agency	
  and	
  positive	
  framing	
  were	
  lost	
  by	
  the	
  1950s	
  when	
  

considering	
  1942’s	
  Springtime	
  in	
  the	
  Rockies	
  where	
  she	
  was	
  portrayed	
  with	
  considerable	
  agency.	
  

The	
  script	
  and	
  direction	
  are	
  to	
  her	
  advantage	
  and	
  Carmen’s	
  performance	
  and	
  appearance	
  are	
  at	
  

their	
  best.	
  	
  She	
  is	
  svelte	
  and	
  healthy	
  looking.	
  	
  Her	
  vocal	
  delivery	
  and	
  physical	
  movements	
  are	
  

characterized	
  by	
  high	
  energy	
  and	
  joyfulness.	
  	
  Among	
  her	
  musical	
  numbers	
  is	
  a	
  Portuguese	
  

version	
  of	
  the	
  1941	
  song	
  popularized	
  by	
  Glenn	
  Miller,	
  “Chattanooga-­‐Choo-­‐Choo.”	
  	
  Though	
  she	
  

sings	
  “Chattanooga-­‐Choo-­‐Choo”	
  mainly	
  in	
  Portuguese,	
  her	
  unintelligible	
  (to	
  non-­‐Portuguese	
  

speakers)	
  verbal	
  artistry	
  and	
  linguistic	
  difference	
  are	
  highlighted	
  though	
  not	
  as	
  subjects	
  for	
  

derision.	
  	
  Nobody	
  mimics	
  Carmen	
  behind	
  her	
  back.	
  	
  Rather,	
  the	
  focus	
  is	
  on	
  her	
  as	
  she	
  moves	
  

across	
  the	
  room	
  taking	
  ownership	
  of	
  the	
  space,	
  making	
  dancing	
  in	
  platforms	
  look	
  easier	
  than	
  it	
  

is.	
  	
  (Carmen’s	
  platform	
  shoes	
  were	
  often	
  at	
  least	
  3”	
  high.)	
  	
  Not	
  even	
  the	
  garish	
  Earl	
  Luick-­‐

designed	
  costumes	
  she	
  wears	
  manage	
  to	
  eclipse	
  the	
  power	
  of	
  her	
  performance.	
  	
  It	
  is	
  important	
  

to	
  recall	
  that	
  the	
  film	
  was	
  made	
  at	
  a	
  time	
  when	
  the	
  US	
  wanted	
  to	
  promote	
  hemispheric	
  good	
  

will.	
  	
  In	
  Springtime	
  in	
  the	
  Rockies,	
  Canada,	
  the	
  US,	
  and	
  Latin	
  America	
  are	
  all	
  brought	
  together	
  by	
  

way	
  of	
  ‘Latin’	
  performers	
  and	
  US	
  performers	
  converging	
  at	
  a	
  Canadian	
  resort.	
  	
  Like	
  That	
  Night	
  in	
  

Rio,	
  whose	
  opening	
  number,	
  “Chica	
  Chica	
  Boom	
  Chic,”	
  includes	
  a	
  reference	
  to	
  hemispheric	
  unity	
  

–	
  Don	
  Ameche	
  says	
  “may	
  we	
  [North	
  and	
  South	
  America]	
  never	
  leave	
  behind	
  us	
  all	
  the	
  common	
  

ties	
  that	
  bind	
  us”	
  –	
  Springtime	
  in	
  the	
  Rockies	
  refers	
  overtly	
  to	
  the	
  Good	
  Neighbor	
  policy.70	
  	
  In	
  a	
  

scene	
  when	
  Dan	
  first	
  sees	
  his	
  secretary	
  in	
  a	
  baiana	
  fantasia	
  he	
  exclaims,	
  “Good	
  neighbors!”	
  	
  

	
  

                                                
70See	
  Darlene	
  Sadlier’s	
  discussion	
  of	
  Springtime	
  in	
  the	
  Rockies	
  in	
  Brazil	
  Imagined:	
  1500	
  to	
  the	
  Present,	
  Austin:	
  

University	
  of	
  Texas	
  Press,	
  2008.	
  



208	
   

Although	
  the	
  WWII-­‐era	
  films	
  at	
  times	
  emphasized	
  “good	
  neighborliness,”	
  I	
  do	
  not	
  mean	
  

to	
  suggest	
  that	
  they	
  represented	
  Latin	
  Americans	
  in	
  an	
  entirely	
  positive	
  light.	
  	
  Hollywood	
  paid	
  

little	
  attention	
  to	
  cultural	
  nuances	
  and	
  shot	
  its	
  films	
  on	
  Hollywood	
  sets.	
  	
  Yet	
  there	
  was	
  

nevertheless	
  an	
  effort	
  to	
  appeal	
  to	
  Latin	
  American	
  audiences	
  and	
  simultaneously	
  to	
  represent	
  

Latin/o/a	
  Americans	
  in	
  a	
  more	
  positive	
  light.	
  	
  In	
  her	
  WWII-­‐era	
  films,	
  Carmen	
  received	
  greater	
  

screen	
  time	
  than	
  in	
  the	
  post-­‐war	
  era.	
  The	
  pattern	
  of	
  diminished	
  screen	
  time	
  in	
  post-­‐war	
  films	
  

reflects	
  diminished	
  US	
  interest	
  in	
  Latin	
  America	
  when	
  global	
  markets	
  had	
  been	
  re-­‐opened.	
  	
  Of	
  

course,	
  it	
  is	
  also	
  true	
  that	
  Carmen	
  had	
  been	
  doing	
  the	
  same	
  act	
  for	
  many	
  years	
  and	
  was	
  aging,	
  

two	
  factors	
  that	
  may	
  have	
  also	
  affected	
  her	
  popularity.	
  	
  Nonetheless,	
  Carmen	
  was	
  a	
  visual	
  

spectacle	
  throughout	
  her	
  Hollywood	
  career—at	
  times	
  a	
  subject	
  of	
  derision,	
  at	
  times	
  a	
  self-­‐

parody.	
  

	
   When	
  Carmen’s	
  film	
  career	
  wound	
  down	
  after	
  the	
  war	
  ended,	
  she	
  continued	
  to	
  perform	
  

at	
  nightclubs	
  and	
  theaters	
  “making	
  her	
  money	
  with	
  bananas,”	
  which	
  meant	
  a	
  rigorous	
  schedule	
  

of	
  up	
  to	
  ten	
  shows	
  per	
  day	
  (Castro	
  2005:	
  476).71	
  	
  In	
  addition	
  to	
  the	
  songs	
  she	
  had	
  popularized	
  in	
  

Hollywood	
  film,	
  Carmen	
  performed	
  numbers	
  composed	
  in	
  1947	
  by	
  Ray	
  Gilbert	
  and	
  Aloysio	
  

Oliveira	
  (Bando	
  da	
  Lua	
  member	
  and	
  longtime	
  Carmen	
  collaborator),	
  which	
  satirized	
  her	
  star	
  

persona	
  (Castro	
  2005:	
  438).	
  	
  These	
  included	
  “I	
  Like	
  to	
  be	
  Tall,”	
  “I’m	
  Cooking	
  With	
  Glass,”	
  and	
  “I	
  

Make	
  my	
  Money	
  with	
  Bananas.”	
  As	
  Carmen	
  biographer	
  Ruy	
  Castro	
  points	
  out,	
  in	
  fact	
  Carmen	
  

                                                
71	
  To	
  maintain	
  her	
  schedule,	
  Carmen	
  turned	
  to	
  prescription	
  drugs:	
  Benzedrine,	
  Dexedrine,	
  and	
  Dexamil	
  (Castro	
  

2005:	
  477).	
  	
  She	
  was	
  also	
  drinking	
  heavily	
  at	
  the	
  time.	
  	
  One	
  friend	
  and	
  frequent	
  visitor	
  to	
  the	
  home	
  Carmen	
  shared	
  

with	
  her	
  husband,	
  David	
  Sebastian,	
  noted	
  that	
  Sebastian	
  always	
  made	
  sure	
  Carmen	
  had	
  a	
  full	
  drink	
  (Castro	
  2005:	
  

496).	
  



209	
   

Miranda	
  did	
  not	
  make	
  her	
  money	
  with	
  bananas—the	
  United	
  Fruit	
  Company	
  did,	
  with	
  its	
  

unlicensed	
  use	
  of	
  her	
  likeness,	
  “Miss	
  Chiquita”	
  (Castro	
  2005:	
  438).	
  	
  Though	
  Carmen	
  was	
  never	
  

officially	
  a	
  commercial	
  banana	
  purveyor,	
  the	
  American	
  public	
  continued	
  to	
  associate	
  Carmen	
  

with	
  the	
  fruit,	
  a	
  point	
  reinforced	
  by	
  the	
  song	
  “I	
  Make	
  my	
  Money	
  with	
  Bananas”	
  (see	
  Appendix	
  D	
  

for	
  full	
  lyrics).	
  

	
  

Conclusion	
  

Carmen’s	
  Hollywood	
  film	
  repertoire	
  consisted	
  entirely	
  of	
  musical	
  comedies.	
  	
  The	
  genre	
  

itself	
  was	
  carnivalesque	
  and	
  lent	
  itself	
  to	
  having	
  highly	
  extractable	
  moments,	
  e.g.	
  musical	
  

numbers	
  unrelated	
  to	
  the	
  film’s	
  overall	
  plot.	
  	
  By	
  always	
  appearing	
  in	
  carnival-­‐themed	
  (Brazil)	
  and	
  

carnivalesque	
  (US)	
  genre	
  films,	
  Carmen	
  becomes	
  a	
  naturalized	
  carnival	
  symbol.	
  	
  This	
  

naturalization	
  becomes	
  a	
  means	
  for	
  negotiating	
  different	
  social	
  experiences	
  (Hanks	
  1987:	
  689).	
  	
  

In	
  Brazil	
  her	
  carnival	
  baiana	
  was	
  a	
  naturalized	
  means	
  for	
  portraying	
  new	
  understandings	
  about	
  

racial	
  and	
  cultural	
  hybridity.	
  	
  In	
  the	
  US	
  during	
  WWII	
  her	
  carnival	
  image	
  became	
  a	
  means	
  for	
  

understanding	
  Latin/a/o	
  Americans	
  as	
  ‘good	
  neighbors.’	
  	
  Her	
  earliest	
  performances	
  in	
  particular,	
  

such	
  as	
  “Mamãe	
  eu	
  quero”	
  in	
  Down	
  Argentine	
  Way,	
  were	
  precedent	
  setting	
  in	
  terms	
  of	
  

establishing	
  certain	
  performance	
  and	
  appearance	
  expectations.	
  	
  These	
  qualities	
  got	
  

exaggerated,	
  further	
  carnivalized,	
  and	
  parodied	
  in	
  later	
  films.	
  	
  Moreover,	
  the	
  qualities	
  of	
  

exaggerated	
  appearance	
  and	
  distinctive	
  performance	
  style	
  made	
  the	
  performances	
  easily	
  

decontextualized	
  from	
  their	
  film	
  contexts.	
  	
  Carmen	
  often	
  appeared	
  in	
  films	
  as	
  a	
  spectacle	
  of	
  

gender	
  and	
  ethnicity	
  even	
  as	
  she	
  frequently	
  retained	
  a	
  degree	
  of	
  agency.	
  	
  The	
  easy	
  

decontextualization	
  of	
  Carmen’s	
  look	
  and	
  appearance	
  has	
  contributed	
  to	
  the	
  continued	
  



210	
   

circulation	
  of	
  her	
  likeness	
  and	
  the	
  many	
  Carmen	
  parodies,	
  which	
  I	
  address	
  in	
  the	
  following	
  

chapter.	
  	
  	
  

Film	
  scholar	
  Shari	
  Roberts	
  (1993)	
  observes	
  that	
  Carmen’s	
  Hollywood	
  appearance	
  and	
  

performance	
  exaggerated	
  social	
  constructions	
  of	
  ethnicity	
  and	
  femininity	
  for	
  the	
  sake	
  of	
  

comedy.	
  	
  While	
  it	
  is	
  easy	
  to	
  dismiss	
  Carmen	
  Miranda	
  in	
  Hollywood	
  as	
  a	
  Latin/a	
  American	
  ethnic	
  

and	
  gendered	
  stereotype	
  or	
  as	
  a	
  “nonsexual	
  camp	
  female	
  grotesque”	
  (Roberts	
  1993),	
  the	
  

patterns	
  found	
  in	
  her	
  films	
  demonstrate	
  agency	
  and	
  ambiguities	
  that	
  challenge	
  expectations.	
  	
  

Moreover,	
  the	
  presence	
  of	
  Carmen	
  Miranda	
  potentiated	
  carnivalesque	
  moments	
  within	
  the	
  

films.	
  	
  During	
  these	
  periods	
  social	
  norms	
  are	
  upended,	
  facilitating	
  enduring,	
  if	
  subtle,	
  social	
  

transformations	
  such	
  as	
  re-­‐imagining	
  Latin/a	
  Americans	
  who	
  can	
  have	
  names	
  like	
  Chiquita	
  Hart	
  

(Carmen’s	
  character	
  in	
  Something	
  for	
  the	
  Boys)	
  or	
  who	
  pose	
  as	
  Samoan,	
  Portuguese,	
  Gypsy,	
  

Irish,	
  and	
  Native	
  American	
  as	
  Carmen’s	
  Querida	
  does	
  in	
  Greenwich	
  Village.	
  	
  	
  

Patterns	
  in	
  Carmen	
  films	
  demonstrate	
  that	
  she	
  frequently	
  functioned	
  as	
  an	
  exoticized	
  

figure.	
  	
  I	
  have	
  argued	
  that	
  her	
  performance	
  and	
  look	
  within	
  the	
  musical	
  comedy	
  film	
  genre	
  were	
  

so	
  deeply	
  rooted	
  in	
  the	
  carnivalesque	
  that	
  their	
  socially	
  destabilizing	
  effects	
  meant	
  she	
  was	
  

more	
  than	
  a	
  “commodifiable	
  form	
  of	
  Latina	
  representation”	
  (cf.	
  Ovalle	
  2011:	
  69).	
  It	
  is	
  her	
  

exaggerated	
  gender	
  and	
  ethnic	
  constructions	
  that	
  led	
  film	
  scholar	
  David	
  William	
  Foster	
  to	
  note	
  

that,	
  “Miranda	
  appears	
  to	
  be	
  a	
  woman	
  playing	
  a	
  man	
  playing	
  a	
  woman”	
  (Foster	
  1999:	
  109).	
  	
  In	
  

her	
  highly	
  reflexive,	
  carnivalesque	
  appearance	
  and	
  performance,	
  Carmen	
  Miranda	
  renders	
  

Carmen	
  Drag	
  camp	
  and	
  makes	
  it	
  ripe	
  for	
  imitation.	
  

	
   	
  



211	
   

Chapter	
  4:	
  	
  

Ripe	
  for	
  Imitation	
  

As	
  a	
  child	
  in	
  New	
  York	
  City,	
  Puertorriqueña	
  performer	
  Rita	
  Moreno	
  impersonated	
  

Carmen	
  Miranda	
  at	
  Bar	
  Mitzvahs,	
  an	
  experience	
  she	
  has	
  addressed	
  in	
  a	
  documentary	
  about	
  

Carmen	
  Miranda	
  and	
  in	
  an	
  autobiographical	
  theatrical	
  production	
  (Bananas	
  is	
  my	
  Business	
  

[1995];	
  Rita	
  Moreno:	
  Life	
  Without	
  Makeup	
  Berkeley	
  Repertory	
  Theater	
  2011-­‐2012	
  season).	
  Born	
  

in	
  1931,	
  Moreno	
  was	
  a	
  child	
  when	
  Carmen	
  first	
  arrived	
  in	
  the	
  US	
  and	
  created	
  a	
  sensation.	
  	
  For	
  

Moreno,	
  this	
  early	
  Carmen	
  Drag	
  marked	
  the	
  beginning	
  of	
  a	
  long	
  career	
  in	
  which	
  she	
  struggled	
  

against	
  being	
  ethnically	
  typecast.	
  	
  By	
  Moreno’s	
  account,	
  Latin/a	
  American	
  women	
  and	
  girls	
  could	
  

only	
  ever	
  be	
  hotheaded,	
  sexual,	
  or	
  some	
  kind	
  of	
  Carmen	
  Miranda	
  figure	
  who	
  had	
  set	
  a	
  

precedent	
  in	
  Hollywood.	
  	
  Although	
  Rita	
  Moreno	
  has	
  struggled	
  against	
  the	
  stereotype,	
  others	
  

have	
  deployed	
  Carmen	
  Drag	
  to	
  signify	
  authenticity	
  or	
  to	
  enact	
  what	
  may	
  be	
  a	
  fantasy.	
  

Other	
  analyses	
  of	
  Carmen	
  Miranda	
  focus	
  on	
  the	
  performer	
  as	
  a	
  spectacle	
  of	
  ethnicity	
  and	
  

gender	
  (e.g.	
  Augusto	
  in	
  Johnson	
  and	
  Stam	
  1995	
  [1982];	
  Roberts	
  1993),	
  which	
  is	
  what	
  the	
  

Emmy/Tony/Grammy/Oscar-­‐winning	
  Moreno	
  addresses	
  in	
  her	
  Berkeley	
  stage	
  performance.	
  	
  Yet	
  

Carmen	
  Drag	
  can	
  signify	
  a	
  range	
  of	
  meanings	
  and	
  certainly	
  stereotyped	
  ethnicity	
  is	
  among	
  them.	
  	
  

In	
  this	
  chapter	
  I	
  define	
  what	
  constitutes	
  Carmen	
  Drag	
  noting	
  that	
  intention	
  informs	
  the	
  

meaning.	
  	
  I	
  discuss	
  why	
  Carmen	
  Drag	
  is	
  always	
  a	
  parody	
  and	
  consider	
  the	
  kind	
  of	
  laughter	
  it	
  can	
  

elicit,	
  addressing	
  the	
  relationship	
  between	
  camp	
  and	
  parody.	
  

My	
  subjects	
  for	
  analysis	
  include	
  film,	
  television,	
  and	
  advertising.	
  I	
  also	
  look	
  at	
  Halloween	
  

costumes	
  and	
  what	
  people	
  wore	
  in	
  New	
  Orleans	
  for	
  the	
  holiday	
  in	
  2009.	
  	
  Finally	
  I	
  include	
  

research	
  I	
  did	
  working	
  with	
  Carmen	
  Miranda	
  impersonators	
  in	
  the	
  San	
  Francisco	
  Bay	
  Area	
  from	
  



212	
   

2010	
  to	
  2011.	
  	
  In	
  my	
  analyses	
  I	
  show	
  that	
  Carmen	
  Drag	
  is	
  never	
  static	
  because	
  it	
  is	
  ultimately	
  a	
  

context-­‐specific	
  sociocultural	
  product	
  and	
  process	
  (Hanks	
  1989:	
  95).	
  	
  I	
  argue	
  that	
  Carmen’s	
  

performances	
  and	
  Carmen	
  Drag	
  constitute	
  sites	
  where	
  meaning	
  gets	
  created	
  and	
  interpreted	
  

within	
  a	
  broader	
  social	
  context	
  (Hanks	
  1989:	
  96).	
  	
  

I	
  find	
  that	
  Carmen	
  Drag	
  is	
  consistently	
  framed	
  by	
  the	
  carnivalesque.	
  	
  Moreover,	
  Carmen	
  

Drag	
  is	
  characterized	
  by	
  a	
  distinctive	
  appearance	
  and	
  performance	
  that	
  lends	
  itself	
  to	
  easy	
  re-­‐

contextualization.	
  	
  These	
  qualities	
  taken	
  together—carnivalesque,	
  distinctive	
  look,	
  an	
  emphasis	
  

on	
  performance	
  where	
  reflexivity	
  is	
  heightened	
  to	
  make	
  the	
  performance	
  distinctive—mean	
  

that	
  what	
  often	
  renders	
  Carmen	
  Drag	
  cliché	
  can	
  also	
  create	
  space	
  for	
  testing	
  the	
  boundaries	
  of	
  

normativity.	
  	
  Like	
  carnival,	
  a	
  period	
  when	
  class	
  stratifications	
  and	
  other	
  social	
  limitations	
  are	
  

temporarily	
  suspended,	
  Carmen	
  Drag	
  can	
  create	
  a	
  liberating	
  space	
  for	
  identity	
  exploration	
  and	
  

testing	
  social	
  relationships.	
  	
  	
  

	
  

Carmen	
  Drag	
  and	
  its	
  Functions	
  (see	
  Appendix	
  B	
  for	
  notable	
  examples	
  of	
  Carmen	
  Drag)	
  	
  	
  

The	
  term	
  “drag”	
  to	
  describe	
  cross-­‐dressing	
  has	
  been	
  in	
  English	
  language	
  usage	
  as	
  a	
  noun	
  

or	
  adjective72	
  since	
  at	
  least	
  1870	
  (Oxford	
  English	
  Dictionary	
  Online	
  accessed	
  April	
  30,	
  2013).	
  	
  In	
  

the	
  early	
  21st	
  century,	
  drag	
  is	
  popularly	
  associated	
  with	
  a	
  very	
  specific	
  gender	
  and	
  sexuality:	
  

namely	
  cross-­‐dressing	
  homosexual	
  men.	
  	
  Nonetheless	
  the	
  term	
  has	
  the	
  flexibility	
  to	
  be	
  used	
  

more	
  broadly,	
  regardless	
  of	
  gender	
  or	
  sexuality.	
  	
  Drag	
  kings,	
  for	
  example,	
  are	
  typically	
  lesbians	
  in	
  

                                                
72	
  The	
  Oxford	
  English	
  Dictionary	
  defines	
  drag	
  as	
  a	
  noun	
  only	
  though	
  studies	
  of	
  drag	
  culture	
  have	
  used	
  it	
  as	
  such.	
  	
  

See	
  for	
  example	
  Esther	
  Newton’s	
  Mother	
  Camp:	
  Female	
  Impersonators	
  in	
  America.	
  	
  Chicago:	
  The	
  University	
  of	
  

Chicago	
  Press,	
  1979	
  [1972].	
  	
  	
  



213	
   

iconic	
  men’s	
  attire.	
  	
  Yet	
  drag	
  does	
  not	
  have	
  to	
  indicate	
  gendered	
  cross-­‐dressing.	
  	
  It	
  can	
  also	
  

mean	
  dressing	
  to	
  look	
  the	
  part	
  for	
  a	
  range	
  of	
  different,	
  identifiable	
  social	
  roles	
  such	
  as	
  “sailor,”	
  

“baiana,”	
  “pirate,”	
  or	
  “chef.”	
  	
  	
  

My	
  use	
  of	
  Carmen	
  Drag	
  aligns	
  with	
  how	
  drag	
  gets	
  used	
  in	
  Jennie	
  Livingston’s	
  1990	
  

documentary	
  Paris	
  is	
  Burning.	
  	
  The	
  film	
  examines	
  the	
  lives	
  of	
  competitive	
  drag	
  ball	
  participants	
  

held	
  in	
  eighties	
  New	
  York	
  City.	
  	
  Livingston	
  focuses	
  on	
  African-­‐American	
  and	
  Latino/a	
  “house”	
  

culture,	
  which	
  consists	
  of	
  mostly	
  gay	
  male	
  kinship	
  networks.	
  	
  House	
  members	
  have	
  different	
  

ranks	
  and	
  together	
  form	
  a	
  kind	
  of	
  team	
  that	
  competes	
  against	
  other	
  houses	
  at	
  drag	
  ball	
  

competitions.	
  	
  Houses	
  emerged	
  in	
  the	
  seventies	
  and	
  eighties	
  among	
  working	
  class	
  people	
  of	
  

color,	
  though	
  their	
  roots	
  are	
  connected	
  to	
  the	
  interracial,	
  high/low	
  society	
  Harlem	
  Renaissance	
  

period,	
  roughly	
  1919	
  to	
  1935	
  (Chauncey	
  1994;	
  “Harlem’s	
  Drag	
  Ball	
  History,”	
  

www.harlemworldmag.com,	
  April	
  27,	
  2011).	
  	
  

The	
  house	
  ball	
  culture	
  portrayed	
  in	
  Paris	
  is	
  Burning	
  includes	
  competitions	
  that	
  extend	
  

well	
  beyond	
  cross-­‐gendered,	
  cross-­‐dressing.	
  	
  “Town	
  and	
  Country”	
  and	
  “Schoolboy	
  or	
  Schoolgirl”	
  

are	
  among	
  the	
  non-­‐gender	
  specific	
  competitive	
  categories.	
  	
  Participants	
  are	
  judged	
  according	
  to	
  

expectations	
  for	
  dress	
  and	
  performance.	
  	
  The	
  performer’s	
  objective,	
  according	
  to	
  veteran	
  ball	
  

competitor	
  and	
  interviewee	
  Dorian	
  Corey,	
  is	
  to	
  achieve	
  “realness,”	
  to	
  use	
  Corey’s	
  expression,	
  

that	
  is,	
  looking	
  like	
  the	
  “real”	
  thing.	
  	
  According	
  to	
  Corey,	
  in	
  the	
  everyday	
  unfair	
  world	
  a	
  poor	
  gay	
  

black	
  man	
  isn’t	
  likely	
  to	
  be	
  a	
  corporate	
  executive	
  but	
  he	
  can	
  compete	
  in	
  the	
  ball’s	
  “Executive”	
  

category	
  and	
  have	
  his	
  performance	
  and	
  appearance	
  assessed	
  for	
  credibility.	
  	
  Competing	
  in	
  the	
  

category	
  gives	
  the	
  performer	
  a	
  means	
  for	
  enacting	
  what	
  racism,	
  homophobia,	
  and	
  class	
  

challenges	
  have	
  turned	
  into	
  an	
  unobtainable	
  fantasy.	
  	
  By	
  creating	
  an	
  “Executive”	
  competition,	
  



214	
   

the	
  ball’s	
  participants	
  call	
  attention	
  to	
  a	
  socially	
  constructed	
  category	
  that	
  can	
  be	
  impersonated	
  

through	
  dress	
  and	
  appearance.	
  	
  Executive	
  drag,	
  as	
  Corey	
  points	
  out,	
  can	
  be	
  a	
  means	
  for	
  enacting	
  

a	
  fantasy	
  or	
  otherwise	
  creating	
  an	
  experience	
  not	
  possible	
  in	
  daily	
  life.	
  	
  As	
  a	
  drag	
  form,	
  Carmen	
  

Drag	
  functions	
  similarly	
  in	
  that	
  it	
  can	
  be	
  deployed	
  in	
  ways	
  that	
  highlight	
  what	
  is	
  constructed	
  

about	
  social	
  categories,	
  e.g.	
  gender	
  or	
  ethnicity.	
  	
  At	
  other	
  times	
  Carmen	
  Drag	
  simply	
  allows	
  the	
  

individual	
  to	
  have	
  experiences	
  otherwise	
  impossible	
  in	
  daily	
  life.	
  	
  	
  

What	
  makes	
  Carmen	
  Drag	
  distinctive	
  is	
  its	
  association	
  with	
  a	
  specific	
  person,	
  not	
  unlike,	
  

for	
  example,	
  Marlene	
  Dietrich	
  drag.	
  	
  Yet	
  at	
  the	
  same	
  time	
  Carmen	
  Drag	
  has	
  signified	
  more	
  than	
  a	
  

specific	
  star.	
  	
  In	
  this	
  way	
  it	
  differs	
  from	
  Marlene	
  Dietrich,	
  Judy	
  Garland,	
  Mae	
  West,	
  and	
  other	
  star	
  

impersonations.	
  	
  Unlike	
  Mae	
  West	
  drag,	
  for	
  example,	
  Carmen	
  Drag	
  can	
  be	
  evoked	
  to	
  signify	
  

broader	
  social	
  categories,	
  specifically	
  ‘Latina’	
  in	
  a	
  US	
  context.	
  	
  At	
  times	
  it	
  functions	
  to	
  parody	
  or	
  

mock	
  strict	
  social	
  categories	
  and	
  at	
  other	
  times	
  it	
  can	
  be	
  a	
  form	
  of	
  homage	
  or	
  aspiration.	
  	
  	
  

In	
  Uneven	
  Encounters	
  (2009),	
  Micol	
  Seigel	
  coins	
  the	
  phrase	
  “nation	
  drag”	
  to	
  address	
  20th	
  

century	
  African	
  American	
  performers’	
  self-­‐presentation	
  as	
  foreign	
  born.	
  This	
  kind	
  of	
  drag	
  

challenges	
  expectations	
  for	
  the	
  social	
  category	
  African	
  American.	
  	
  Those	
  in	
  nation	
  drag	
  did	
  not	
  

simply	
  “pass”	
  as	
  non-­‐blacks	
  but	
  rather	
  dramatized	
  ambiguous	
  racial	
  categories	
  tied	
  to	
  eroticized	
  

nationalities	
  (Seigel	
  2009:	
  137-­‐138).	
  	
  In	
  one	
  example	
  of	
  nation	
  drag,	
  African	
  American	
  

performers	
  dance	
  with	
  Katherine	
  Dunham	
  in	
  the	
  Warner	
  Brothers	
  film	
  short,	
  Carnival	
  of	
  Rhythm	
  

(1941)	
  adopted	
  Brazilian	
  nation	
  drag	
  during	
  shooting	
  (Seigel	
  2009:	
  155).	
  	
  More	
  specifically,	
  the	
  

dancers	
  appeared	
  in	
  the	
  film	
  short	
  as	
  baianas	
  and	
  baianos,	
  domestic	
  exotics	
  within	
  Brazil.	
  

I	
  define	
  drag	
  as	
  follows:	
  the	
  presentation	
  of	
  self	
  through	
  dress	
  and	
  performance	
  to	
  satisfy	
  

recipient	
  or	
  audience	
  expectations	
  associated	
  with	
  a	
  social	
  category.	
  	
  Very	
  often	
  humor	
  is	
  



215	
   

engaged	
  to	
  comment	
  on	
  the	
  category.	
  	
  Such	
  categories	
  are	
  only	
  limited	
  by	
  the	
  number	
  of	
  social	
  

categories	
  in	
  existence	
  and	
  can	
  include	
  types	
  of	
  nation	
  drag,	
  occupational	
  drag,	
  or	
  Carmen	
  Drag.	
  	
  

My	
  emphasis	
  is	
  on	
  intention;	
  that	
  is,	
  self-­‐presentation	
  intended	
  to	
  fulfill	
  imagined	
  social	
  

expectations.	
  	
  So	
  depending	
  upon	
  to	
  whom	
  one’s	
  drag	
  is	
  directed,	
  those	
  imagined	
  social	
  

expectations	
  will	
  vary.	
  	
  Technically	
  speaking	
  any	
  sort	
  of	
  daily	
  dress	
  meant	
  to	
  meet	
  social	
  

expectations	
  could	
  constitute	
  drag.	
  	
  However	
  my	
  use	
  of	
  the	
  term	
  requires	
  there	
  to	
  be	
  a	
  self-­‐

conscious	
  element	
  of	
  parody	
  present.	
  	
  In	
  other	
  words,	
  drag	
  is	
  always	
  a	
  kind	
  of	
  commenting	
  

quotation	
  since	
  parody	
  requires	
  the	
  presence	
  of	
  more	
  than	
  one	
  ‘voice,’	
  which	
  may	
  at	
  times	
  

position	
  itself	
  in	
  direct	
  ideological	
  opposition	
  to	
  the	
  parodied	
  subject.	
  	
  	
  

When	
  Carmen	
  Miranda	
  first	
  appeared	
  in	
  1939’s	
  Banana	
  da	
  terra	
  dressed	
  as	
  a	
  baiana,	
  

other	
  baiana	
  costumes	
  had	
  already	
  been	
  circulating.	
  	
  Yet	
  it	
  was	
  Carmen’s	
  version	
  that	
  was	
  

widely	
  copied.	
  	
  Early	
  Carmen	
  Drag	
  in	
  Brazil	
  was	
  not	
  simply	
  an	
  impersonation	
  of	
  the	
  star	
  but	
  also	
  

an	
  impersonation	
  of	
  the	
  social	
  category	
  “Baiana.”	
  	
  Carmen’s	
  baiana	
  itself	
  constituted	
  a	
  form	
  of	
  

drag	
  as	
  I	
  use	
  the	
  term.	
  	
  She	
  dramatized	
  “Baiana”	
  and	
  made	
  it	
  glamorous.	
  	
  As	
  with	
  all	
  drag	
  forms,	
  

Carmen’s	
  baiana	
  required	
  she	
  be	
  highly	
  reflexive	
  in	
  her	
  act	
  of	
  self-­‐presentation.	
  	
  As	
  discussed	
  in	
  

chapter	
  2,	
  Carmen’s	
  baiana	
  was	
  a	
  fantasia	
  that	
  had	
  an	
  ironic	
  element.	
  	
  Frequently	
  irony	
  is	
  

elemental	
  to	
  drag	
  though	
  the	
  degrees	
  of	
  irony	
  vary,	
  as	
  do	
  the	
  intended	
  effects.	
  	
  Paris	
  is	
  Burning’s	
  

Dorian	
  Corey	
  observes	
  that	
  his	
  aim	
  for	
  “realness”	
  in	
  drag	
  is	
  not	
  meant	
  to	
  be	
  “satirical.”	
  	
  

This	
  observation	
  about	
  what	
  Corey	
  calls	
  realness	
  being	
  valued	
  over	
  satire	
  is	
  instructive	
  in	
  

that	
  it	
  highlights	
  intentionality.	
  	
  While	
  the	
  documentary’s	
  interviewees	
  have	
  a	
  range	
  of	
  

preferences	
  in	
  terms	
  of	
  gender	
  identification	
  for	
  daily	
  life,	
  the	
  drag	
  ball	
  performance	
  

competitions	
  reward	
  those	
  who	
  best	
  achieve	
  what	
  participants	
  call	
  “realness,”	
  which	
  is	
  driven	
  by	
  



216	
   

admiration	
  for	
  the	
  subject.73	
  	
  Competitors	
  are	
  not	
  actually	
  business	
  executives,	
  for	
  example,	
  but	
  

they	
  aim	
  to	
  perform	
  a	
  close	
  approximation	
  of	
  the	
  category	
  as	
  they	
  understand	
  it.	
  	
  Where	
  

realness	
  is	
  admiring,	
  satire	
  on	
  the	
  other	
  hand	
  seeks	
  to	
  make	
  a	
  negative	
  judgment	
  about	
  its	
  

subject	
  (Hutcheon	
  1985:	
  44).	
  	
  Both	
  realness	
  and	
  satirical	
  impersonation	
  are	
  intertextual	
  

exercises	
  that	
  play	
  with	
  distance	
  between	
  the	
  impersonator	
  and	
  impersonated	
  subject	
  to	
  co-­‐

create	
  new	
  meanings	
  with	
  audiences.	
  	
  However,	
  this	
  does	
  not	
  mean	
  that	
  humor,	
  irony,	
  and	
  

parody	
  cannot	
  also	
  be	
  present	
  in	
  drag	
  including	
  the	
  types	
  documented	
  in	
  Paris	
  is	
  Burning.	
  

Irony	
  and	
  parody	
  are	
  closely	
  related.	
  	
  Both	
  require	
  a	
  critical	
  distance	
  from	
  their	
  subject	
  in	
  

order	
  to	
  create	
  new	
  meanings	
  (Hutcheon	
  1985:	
  30).	
  	
  Though	
  there	
  is	
  no	
  consensus	
  on	
  what	
  

constitutes	
  irony,	
  frequently	
  it	
  entails	
  saying	
  or	
  doing	
  one	
  thing	
  with	
  the	
  intention	
  of	
  signifying	
  

its	
  opposite.	
  	
  So	
  for	
  example,	
  Carmen’s	
  first	
  baiana	
  was	
  delivered	
  ironically.	
  	
  In	
  a	
  Brazilian	
  

context	
  she	
  is	
  obviously	
  a	
  white	
  woman	
  masquerading	
  as	
  an	
  Afro-­‐Brazilian.	
  	
  This	
  is	
  in	
  contrast	
  to	
  

the	
  Katherine	
  Dunham	
  dancers	
  whose	
  nation	
  drag	
  has	
  no	
  discernible	
  traces	
  of	
  irony.	
  	
  Yet	
  the	
  

dancers’	
  deployment	
  of	
  nation	
  drag	
  still	
  functions	
  similarly	
  to	
  Carmen’s	
  baiana	
  –	
  as	
  a	
  means	
  for	
  

authenticating	
  oneself	
  as	
  Brazilian	
  despite	
  being	
  from	
  the	
  US	
  and	
  Portugal,	
  respectively.	
  Baiana	
  

to	
  connote	
  Brazilianness	
  is	
  desirable	
  because	
  of	
  the	
  associated	
  eroticism,	
  musical	
  rhythm,	
  racial	
  

ambiguity,	
  and	
  the	
  traditionalizing	
  effect	
  that	
  the	
  stereotype	
  implies.	
  

In	
  a	
  vein	
  similar	
  to	
  Carmen’s	
  first	
  baiana,	
  Executive	
  drag	
  in	
  the	
  Harlem	
  ball	
  is	
  laced	
  with	
  

irony.	
  	
  Many	
  of	
  the	
  category’s	
  participants	
  would	
  not	
  have	
  the	
  opportunity	
  in	
  daily	
  life	
  to	
  be	
  an	
  

executive.	
  	
  Yet	
  no	
  matter	
  how	
  convincing	
  their	
  performance	
  and	
  dress	
  might	
  be,	
  no	
  one	
  in	
  the	
  

                                                
73	
  In	
  terms	
  of	
  drag	
  being	
  a	
  kind	
  of	
  fantasia	
  insofar	
  as	
  it	
  fulfills	
  a	
  wish,	
  another	
  interviewee,	
  the	
  transgendered	
  Venus	
  

Xtravaganza,	
  comments	
  that	
  she	
  just	
  wants	
  to	
  lead	
  the	
  life	
  of	
  a	
  spoiled	
  rich	
  girl	
  in	
  the	
  suburbs.	
  	
  



217	
   

audience	
  mistakes	
  the	
  participants	
  for	
  being	
  actual	
  executives	
  just	
  as	
  Brazilian	
  audiences	
  would	
  

not	
  mistake	
  Carmen’s	
  baiana	
  for	
  daily	
  Bahian	
  dress.	
  	
  For	
  the	
  drag	
  ball	
  participants	
  –	
  many	
  black	
  

or	
  Latino	
  and	
  gay	
  –	
  there	
  is	
  enjoyment	
  in	
  dressing	
  up	
  to	
  convey	
  “realness”	
  –	
  a	
  kind	
  of	
  hyper-­‐real	
  

drag	
  –	
  as	
  Executive	
  (implicitly	
  white	
  and	
  heterosexual)	
  while	
  preserving	
  and	
  celebrating	
  their	
  

(opposite)	
  sexual	
  and	
  racial	
  identities.	
  

Parody	
  

Present	
  in	
  these	
  examples	
  is	
  a	
  sense	
  of	
  ambivalence,	
  which	
  is	
  related	
  to	
  drag’s	
  tendency	
  

to	
  parody.	
  	
  Parody,	
  which	
  has	
  long	
  been	
  connected	
  to	
  carnival,	
  is	
  characterized	
  by	
  its	
  

ambivalence	
  (Bakhtin	
  1984:	
  127).	
  	
  While	
  parody	
  retains	
  critical	
  distance	
  and	
  creates	
  new	
  

meanings,	
  it	
  does	
  not	
  necessarily	
  have	
  to	
  ridicule.	
  	
  Rather	
  it	
  is	
  “repetition	
  with	
  difference”	
  

(Hutcheon	
  1985:	
  32).	
  	
  In	
  the	
  New	
  York	
  eighties	
  drag	
  ball	
  scene,	
  competitions	
  often	
  parody	
  

hegemonic	
  social	
  structures	
  and	
  categories	
  as	
  a	
  means	
  for	
  commenting.	
  	
  Parody	
  requires	
  

“double	
  voicing,”	
  which	
  is	
  to	
  say	
  introducing	
  one’s	
  ‘voice’	
  into	
  an	
  existing	
  discourse	
  (Bakhtin	
  

1984:	
  193).	
  	
  By	
  injecting	
  one’s	
  voice	
  into	
  the	
  discourse	
  one	
  has	
  agency	
  to	
  articulate	
  new	
  

perspectives	
  that	
  can	
  be	
  expressed	
  in	
  diverse	
  ways	
  (Bakhtin	
  1984:	
  194).	
  	
  For	
  example,	
  one	
  might	
  

want	
  to	
  inject	
  one’s	
  voice	
  to	
  challenge	
  hegemonic,	
  white	
  heteronormative	
  social	
  stratifications.	
  

In	
  his	
  analysis	
  of	
  language-­‐based	
  parody,	
  Bakhtin	
  notes	
  that	
  the	
  comic	
  device	
  is	
  a	
  

metalinguistic	
  commentary,	
  which	
  “is	
  directed	
  both	
  toward	
  the	
  referential	
  object	
  of	
  speech,	
  as	
  

in	
  ordinary	
  discourse,	
  and	
  toward	
  another’s	
  discourse,	
  toward	
  someone	
  else’s	
  speech”	
  (Morris	
  

[Bakhtin	
  Reader]	
  1994:105).	
  	
  In	
  parody	
  the	
  author	
  or	
  creator	
  uses	
  another’s	
  voice	
  while	
  also	
  

inserting	
  one’s	
  own	
  voice,	
  playing	
  with	
  the	
  intertextual	
  gaps	
  (Briggs	
  and	
  Bauman	
  1992)	
  between	
  

voices	
  for	
  comedic	
  effect	
  but	
  also	
  to	
  create	
  a	
  new	
  semantic	
  intention	
  (Morris	
  [Bakhtin	
  Reader]	
  



218	
   

1994:	
  105).	
  	
  Thus,	
  says	
  Bakhtin,	
  parody	
  allows	
  one	
  to	
  repeat	
  “the	
  statement	
  of	
  the	
  other	
  

speaker,	
  investing	
  it	
  with	
  new	
  value	
  and	
  accenting	
  it	
  in	
  his	
  own	
  way”	
  (Morris	
  1994:106).	
  	
  The	
  

parody’s	
  polemic	
  may	
  be	
  overt	
  or	
  hidden	
  but	
  it	
  is	
  necessarily	
  double-­‐voiced.	
  	
  Multiple	
  voices	
  

allow	
  the	
  parodist	
  to	
  calibrate	
  intertextual	
  gaps	
  in	
  order	
  to	
  establish	
  greater	
  or	
  lesser	
  distance	
  

between	
  the	
  author	
  and	
  the	
  subject	
  not	
  only	
  in	
  terms	
  of	
  performance	
  style,	
  but	
  also	
  in	
  terms	
  of	
  

differing	
  ideologies.	
  	
  When	
  parody	
  is	
  understood	
  in	
  this	
  broad	
  way	
  –	
  as	
  not	
  always	
  intended	
  to	
  

ridicule	
  but	
  rather	
  to	
  inject	
  one’s	
  voice	
  into	
  an	
  existing	
  discourse	
  –	
  then	
  one	
  sees	
  that	
  drag	
  is	
  

always	
  a	
  parody.	
  	
  	
  

For	
  a	
  range	
  of	
  audiences	
  Carmen	
  Miranda’s	
  star	
  image	
  signifies	
  multiple	
  ambiguities	
  such	
  

as	
  ambiguous	
  gender	
  and	
  ambiguous	
  ethnicity.	
  	
  Her	
  carnivalesque	
  appearance	
  and	
  performance	
  

elicit	
  ambivalent	
  laughter.	
  	
  As	
  discussed	
  in	
  chapter	
  2,	
  as	
  early	
  as	
  the	
  twenties	
  when	
  she	
  posed	
  

for	
  studio	
  portraits,	
  there	
  is	
  the	
  sense	
  that	
  Carmen	
  Miranda	
  is	
  parodying	
  herself	
  and	
  Hollywood	
  

aesthetics.	
  	
  In	
  other	
  words,	
  her	
  look	
  and	
  performance	
  present	
  a	
  commentary	
  that	
  enters	
  into	
  an	
  

existing	
  discourse.	
  	
  In	
  thirties	
  Brazil,	
  her	
  parodies	
  comment	
  on	
  Brazilian	
  modernity,	
  Hollywood	
  

style,	
  and	
  shifting	
  Brazilian	
  ideologies	
  about	
  racial	
  constructions.	
  

A	
  parodic	
  performance,	
  as	
  cross-­‐dressed	
  examples	
  of	
  Carmen	
  Drag	
  often	
  are,	
  can	
  “bring	
  

the	
  production	
  of	
  identity	
  into	
  sharp	
  focus”	
  (Hall	
  2005:	
  126).	
  	
  In	
  her	
  analysis	
  of	
  koti	
  

performances	
  in	
  Delhi,	
  Kira	
  Hall	
  studies	
  the	
  way	
  these	
  subversive	
  performers	
  parody	
  cross-­‐

dressing	
  hijra	
  eunuchs	
  and	
  Western-­‐style	
  middle-­‐class	
  gays.	
  	
  The	
  kotis	
  incorporate,	
  mimic,	
  and	
  

exaggerate	
  recognizable	
  traits,	
  manners	
  of	
  speech,	
  and	
  demeanor	
  in	
  their	
  performances.	
  	
  In	
  so	
  

doing	
  they	
  highlight	
  the	
  essence	
  of	
  the	
  parodied	
  subject(s).	
  	
  Their	
  parodic	
  performances	
  are	
  a	
  



219	
   

metacommentary	
  on	
  Indian	
  sexuality	
  and	
  gender	
  categories,	
  which	
  they	
  regard	
  as	
  inflexible. 74	
  

Throughout	
  their	
  performances	
  the	
  kotis	
  play	
  with	
  the	
  intertextual	
  gaps	
  (Hall	
  2005:	
  138)	
  in	
  order	
  

to	
  comment	
  on	
  the	
  superiority	
  of	
  their	
  own	
  flexible	
  gender	
  and	
  sexuality—they	
  are	
  biologically	
  

male,	
  dress	
  convincingly	
  as	
  women	
  and	
  hijras,	
  seduce	
  and	
  have	
  sex	
  with	
  other	
  men,	
  and	
  they	
  

marry	
  women	
  with	
  whom	
  they	
  father	
  children	
  (Hall	
  2005:	
  141).	
  	
  Through	
  parody	
  the	
  kotis	
  make	
  

a	
  cultural	
  commentary,	
  using	
  others’	
  voices	
  as	
  their	
  source	
  material	
  (namely	
  hijras’	
  and	
  middle-­‐

class	
  gays’	
  voices)	
  while	
  playing	
  with	
  distance	
  and	
  allowing	
  for	
  leakage	
  between	
  the	
  different	
  

voices	
  (Hall	
  2005:	
  138).	
  	
  Leakage	
  and	
  the	
  use	
  of	
  different	
  voices	
  in	
  performance	
  as	
  

metacommentary	
  are	
  devices	
  one	
  sees	
  in	
  Carmen	
  Drag,	
  especially	
  the	
  cross-­‐dressed	
  variety.	
  

Drag	
  as	
  Fantasia	
  

Frequently	
  drag	
  is	
  a	
  fantasia	
  insofar	
  as	
  it	
  enables	
  a	
  fantasy.	
  	
  Marjorie	
  Garber	
  addresses	
  

this	
  fantasy	
  aspect	
  in	
  her	
  analysis	
  of	
  Dustin	
  Hoffman’s	
  cross-­‐dressed	
  performance	
  in	
  the	
  1982	
  

film	
  Tootsie,	
  calling	
  it	
  not	
  “merely	
  a	
  joke	
  or	
  a	
  parody”	
  (Garber	
  1997	
  [1992]:	
  6).	
  	
  Garber,	
  of	
  

course,	
  understands	
  parody	
  differently	
  than	
  I	
  have	
  just	
  described	
  it	
  but	
  her	
  observations	
  about	
  

drag	
  to	
  satisfy	
  a	
  fantasy	
  are	
  useful.	
  	
  Garber	
  observes	
  that	
  attired	
  as	
  Dorothy,	
  Hoffman’s	
  

character	
  gets	
  to	
  have	
  experiences	
  otherwise	
  unavailable	
  to	
  him	
  as	
  a	
  heterosexual	
  man.	
  	
  While	
  

in	
  Dorothy	
  drag	
  he	
  has	
  intimate	
  conversations	
  with	
  women	
  as	
  a	
  woman	
  and	
  develops	
  empathy	
  

previously	
  unknown	
  to	
  him.	
  	
  	
  

Similarly,	
  in	
  the	
  earliest	
  Carmen	
  Drag	
  –	
  that	
  is,	
  Carmen’s	
  Banana	
  da	
  terra	
  baiana	
  –	
  her	
  

fantasia	
  gives	
  the	
  middle-­‐class	
  white	
  performer	
  license	
  to	
  move	
  across	
  class	
  and	
  race	
  categories.	
  	
  

                                                
74	
  The	
  performances	
  are	
  also	
  arguably	
  a	
  critique	
  of	
  the	
  inflexibility	
  of	
  heterosexuality	
  even	
  though	
  the	
  kotis	
  do	
  not	
  

appear	
  to	
  be	
  performing	
  for	
  heterosexual	
  audiences.	
  



220	
   

As	
  a	
  Portuguese	
  citizen	
  her	
  baiana	
  can	
  even	
  qualify	
  as	
  a	
  form	
  of	
  nation	
  drag	
  insofar	
  as	
  it	
  came	
  to	
  

signify	
  brasilidade.	
  	
  The	
  fantasia	
  Carmen	
  Drag	
  is	
  a	
  parodic	
  means	
  for	
  enabling	
  fantasy	
  and	
  at	
  

times	
  interrogating	
  normative	
  identities	
  and	
  social	
  expectations	
  of	
  nationality,	
  ethnicity,	
  and	
  

gender,	
  to	
  name	
  a	
  few	
  categories.	
  	
  Of	
  course	
  context	
  and	
  intention	
  for	
  the	
  different	
  Carmen	
  

Drags	
  have	
  significantly	
  shaped	
  its	
  social	
  meanings	
  with	
  some	
  Carmen	
  Drags	
  in	
  dialogue	
  with	
  

preceding	
  examples.	
  	
  

“It’s	
  the	
  Way	
  You	
  Wear	
  It”	
  

	
   An	
  overwhelming	
  number	
  of	
  Carmen	
  Drag	
  examples	
  have	
  been	
  cross-­‐dressed	
  (see	
  

Appendix	
  B).	
  	
  Drag	
  of	
  this	
  sort	
  is	
  a	
  particularly	
  rich	
  area	
  of	
  investigation	
  because	
  it	
  is	
  a	
  highly	
  

reflexive	
  type	
  of	
  performance.	
  	
  Often	
  cross-­‐dressing	
  is	
  subversive	
  because	
  it	
  calls	
  attention	
  to	
  

what	
  is	
  socially	
  constructed	
  about	
  gender	
  categories	
  (Butler	
  1999	
  [1990]:	
  177).	
  	
  	
  

Drag	
  queens	
  are	
  perhaps	
  the	
  most	
  spectacular	
  example	
  of	
  using	
  parodic	
  cross-­‐dress	
  to	
  

comment	
  on	
  social	
  categories.	
  	
  Yet	
  there	
  is	
  a	
  whole	
  spectrum	
  of	
  ways	
  to	
  dress	
  that	
  play	
  with	
  

constructed	
  gender	
  roles.	
  	
  These	
  can	
  include	
  androgynous	
  attire	
  such	
  as	
  the	
  pop	
  star	
  David	
  

Bowie	
  used	
  to	
  create	
  his	
  Ziggy	
  Stardust	
  stage	
  persona	
  in	
  the	
  seventies	
  (see	
  figure	
  40).	
  	
  

Nonetheless,	
  playing	
  with	
  gender	
  categories	
  is	
  about	
  much	
  more	
  than	
  the	
  garments	
  alone.	
  	
  

Bowie’s	
  Ziggy	
  Stardust	
  persona,	
  for	
  example,	
  was	
  effective	
  in	
  part	
  because	
  of	
  his	
  performance	
  

style,	
  his	
  long	
  lean	
  body,	
  angular	
  face,	
  and	
  delicate	
  features.	
  	
  The	
  body	
  itself	
  and	
  how	
  one	
  moves	
  

and	
  manipulates	
  it	
  have	
  a	
  great	
  deal	
  to	
  do	
  with	
  a	
  performance’s	
  meaning.	
  	
  	
  

No	
  body	
  is	
  “natural,”	
  by	
  which	
  I	
  mean	
  that	
  all	
  bodies	
  are	
  a	
  product	
  of	
  their	
  environments.	
  	
  

Habitus,	
  as	
  described	
  by	
  Pierre	
  Bourdieu,	
  is	
  essentially	
  one’s	
  environment,	
  which	
  has	
  been	
  

produced	
  by	
  social	
  conditions	
  and	
  which	
  in	
  turn	
  produces	
  one’s	
  social	
  conditions	
  (Bourdieu	
  1984	
  



221	
   

[1979]:	
  101).	
  	
  Habitus	
  informs	
  what	
  a	
  body	
  is	
  like,	
  whether	
  it	
  is	
  a	
  body	
  subjected	
  to	
  a	
  childhood	
  

characterized	
  by	
  poor	
  nutrition	
  or	
  years	
  spent	
  in	
  the	
  harsh	
  sun.	
  	
  Of	
  course	
  different	
  individuals	
  

have	
  varying	
  degrees	
  of	
  control	
  over	
  their	
  bodily	
  development	
  and	
  alterations	
  such	
  as	
  through,	
  

for	
  example,	
  diet	
  changes	
  and	
  exercise.	
  	
  Yet	
  even	
  these	
  interventions	
  are	
  shaped	
  by	
  one’s	
  

habitus.	
  	
  Related	
  to	
  this	
  idea	
  of	
  bodily	
  practices	
  and	
  kinesthesis,	
  is	
  Marcel	
  Mauss’	
  conception	
  

regarding	
  “techniques	
  of	
  the	
  body”	
  (Mauss	
  2006	
  [1935]).	
  	
  A	
  technique	
  of	
  the	
  body	
  is	
  a	
  learned	
  

way	
  of	
  using	
  one’s	
  body	
  such	
  that,	
  for	
  example,	
  anyone	
  can	
  “throw	
  like	
  a	
  girl”	
  because	
  it	
  is	
  a	
  

learned	
  physical	
  practice	
  that	
  gets	
  naturalized	
  into	
  a	
  biological	
  way	
  of	
  moving	
  (Mauss	
  2006	
  

[1935]).	
  	
  	
  

	
   	
  



222	
   

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  
	
  
Figure	
  40:	
  David	
  Bowie	
  as	
  Ziggy	
  Stardust	
  in	
  the	
  early	
  1970s	
  (www.theguardian.com	
  
6/22/12,	
  accessed	
  10/20/13)	
  



223	
   

Joanne	
  Entwistle	
  astutely	
  observes	
  that	
  the	
  body	
  is	
  frequently	
  treated	
  as	
  “a	
  natural	
  and	
  

not	
  a	
  social	
  phenomenon,	
  and	
  therefore	
  not	
  a	
  legitimate	
  object	
  for	
  sociological	
  investigation”	
  

(Entwistle	
  2000:	
  13).	
  	
  Engaging	
  concepts	
  of	
  habitus	
  and	
  bodily	
  techniques,	
  she	
  posits	
  that	
  dress	
  

is	
  a	
  situated	
  practice	
  (Entwistle	
  2000:	
  36).	
  	
  That	
  is	
  to	
  say,	
  individual	
  garments	
  are	
  not	
  merely	
  de-­‐

codable	
  symbols	
  (cf.	
  Barthes	
  2006)	
  –	
  though	
  individual	
  clothing	
  signifiers	
  can	
  carry	
  particular	
  

weight	
  and	
  meanings	
  –	
  but	
  rather	
  have	
  meanings	
  that	
  change	
  depending	
  on	
  the	
  bodily	
  context.	
  	
  

Bodies	
  are	
  products	
  of	
  the	
  lived	
  environment,	
  e.g.	
  reflecting	
  access	
  to	
  healthy	
  food,	
  clean	
  water,	
  

and	
  muscle	
  development	
  through	
  physical	
  labor.	
  	
  At	
  the	
  same	
  time	
  people	
  do	
  make	
  deliberate	
  

interventions	
  on	
  their	
  bodies	
  such	
  as	
  through	
  exercise	
  or	
  dental	
  implants.	
  	
  Such	
  interventions	
  

are	
  acts	
  of	
  agency	
  that	
  challenge	
  the	
  limiting	
  nature	
  of	
  Bourdieu’s	
  habitus.	
  	
  Actively	
  intervening	
  

in	
  this	
  way	
  empowers	
  one	
  to	
  manage	
  the	
  impressions	
  one	
  makes.	
  	
  Straight	
  white	
  teeth,	
  for	
  

example,	
  can	
  signify	
  a	
  privileged	
  early	
  life	
  habitus	
  regardless	
  of	
  what	
  the	
  actual	
  early	
  life	
  

environment	
  was	
  like.	
  	
  That	
  said,	
  availability	
  of	
  resources,	
  of	
  course,	
  is	
  also	
  a	
  factor	
  in	
  terms	
  of	
  

the	
  nature	
  and	
  degree	
  to	
  which	
  one	
  makes	
  bodily	
  modifications.	
  	
  	
  

While	
  people	
  constantly	
  alter	
  their	
  bodily	
  forms,	
  self-­‐awareness	
  about	
  such	
  actions	
  

varies.	
  	
  Artists,	
  fashion	
  designers,	
  and	
  drag	
  queens,	
  to	
  name	
  a	
  few,	
  understand	
  that	
  there	
  is	
  

more	
  to	
  personal	
  appearance	
  than	
  simply	
  garments.	
  	
  Clothes	
  most	
  certainly	
  do	
  not	
  make	
  the	
  

person	
  in	
  drag.	
  	
  As	
  Belgian	
  fashion	
  designer	
  Dries	
  Van	
  Noten	
  has	
  commented,	
  “It’s	
  not	
  always	
  

the	
  garment	
  itself.	
  	
  It’s	
  the	
  way	
  you	
  wear	
  it—so	
  you	
  can’t	
  really	
  place	
  if	
  it’s	
  masculine	
  or	
  

feminine.	
  	
  It	
  becomes	
  part	
  of	
  the	
  person,	
  and	
  I’m	
  convinced	
  this	
  is	
  something	
  that	
  goes	
  beyond	
  

‘fashion’”	
  (Vogue	
  May	
  2013,	
  p.	
  192).	
  	
  What	
  Van	
  Noten	
  seems	
  to	
  be	
  suggesting	
  is	
  that	
  the	
  

wearer’s	
  bodily	
  techniques	
  and	
  intentions	
  influence	
  how	
  a	
  particular	
  garment	
  is	
  socially	
  



224	
   

received.	
  	
  In	
  the	
  case	
  of	
  Carmen	
  Miranda,	
  the	
  performer	
  presented	
  her	
  public	
  image	
  with	
  a	
  self-­‐

aware,	
  self-­‐parodying	
  wink.	
  	
  Moreover,	
  how	
  she	
  performed	
  significantly	
  shaped	
  the	
  

performance’s	
  meaning	
  (Schieffelin	
  1985).	
  	
  Her	
  image	
  and	
  performance	
  constitute	
  a	
  kind	
  of	
  

quotation	
  that	
  can	
  easily	
  be	
  re-­‐quoted	
  to	
  create	
  new	
  meanings.	
  	
  

Though	
  most	
  of	
  the	
  recent	
  examples	
  of	
  Carmen	
  Drag	
  in	
  my	
  study	
  are	
  not	
  cross-­‐dressed,	
  

historically	
  many	
  have	
  been.	
  	
  Even	
  so	
  cross-­‐dressed	
  Carmen	
  Drag	
  is	
  not	
  a	
  one-­‐trick	
  banana.	
  	
  It	
  

can	
  be	
  deployed	
  in	
  many	
  ways	
  such	
  as	
  in	
  homage	
  to	
  the	
  star,	
  as	
  a	
  way	
  of	
  signaling	
  cultural	
  

traditions,	
  or	
  to	
  represent	
  homosexuality.	
  	
  	
  

Laughter	
  

Bakhtin	
  posits	
  that	
  daily	
  life	
  is	
  transformed	
  once	
  carnival	
  has	
  ended.	
  	
  Although	
  the	
  status	
  

quo	
  is	
  seemingly	
  restored	
  at	
  carnival’s	
  end,	
  according	
  to	
  Bakhtin	
  subtle	
  shifts	
  to	
  the	
  social	
  order	
  

occur	
  as	
  a	
  result	
  of	
  the	
  temporary	
  upending	
  (Bakhtin	
  1984	
  [1965]:	
  49).	
  	
  In	
  my	
  analysis	
  of	
  an	
  I	
  

Love	
  Lucy	
  episode	
  deploying	
  Carmen	
  Drag,	
  I	
  show	
  that	
  Lucy’s	
  carnivalesque	
  performance	
  plays	
  

with	
  social	
  categories	
  while	
  the	
  fantasia	
  allows	
  her	
  humorously	
  to	
  appear	
  Latina	
  for	
  her	
  

husband.	
  	
  The	
  harmony	
  in	
  their	
  relationship	
  is	
  restored	
  after	
  her	
  performance	
  when	
  Ricky	
  

assures	
  her	
  that	
  he	
  loves	
  her	
  because	
  she’s	
  different	
  from	
  him.	
  	
  Desi	
  Arnaz	
  and	
  Lucille	
  Ball	
  were	
  

famously	
  married	
  off-­‐screen	
  as	
  well	
  as	
  on	
  television.	
  	
  This	
  widely	
  known	
  fact	
  gives	
  the	
  episode	
  

the	
  power	
  to	
  increase	
  broader	
  social	
  acceptance	
  of	
  marriage	
  between	
  a	
  Cuban-­‐born	
  man	
  and	
  a	
  

Caucasian	
  woman,	
  which	
  had	
  not	
  previously	
  been	
  depicted	
  on	
  US	
  television.	
  	
  This	
  is	
  not	
  to	
  

downplay	
  other	
  factors	
  contributing	
  to	
  social	
  acceptance	
  such	
  as	
  Arnaz’s	
  being	
  light	
  skinned	
  and	
  

in	
  some	
  circles	
  being	
  perceived	
  as	
  white.	
  	
  Moreover,	
  by	
  the	
  time	
  I	
  Love	
  Lucy	
  was	
  on	
  the	
  air,	
  



225	
   

Arnaz	
  was	
  an	
  established	
  musician	
  and	
  from	
  Cuba75	
  rather	
  than	
  some	
  less	
  desirable	
  Latin	
  

American	
  country	
  such	
  as	
  the	
  Dominican	
  Republic,	
  which	
  is	
  more	
  commonly	
  associated	
  with	
  

blackness.	
  	
  From	
  the	
  end	
  of	
  the	
  Spanish-­‐American	
  War	
  in	
  1898	
  until	
  the	
  1959	
  Cuban	
  Revolution,	
  

the	
  US	
  enjoyed	
  special	
  privileges	
  that	
  protected	
  its	
  political	
  and	
  economic	
  interests	
  making	
  Cuba	
  

an	
  ideal	
  Good	
  Neighbor	
  (Grandin	
  2006:	
  27).	
  	
  By	
  the	
  forties	
  and	
  fifties	
  Cuba’s	
  cultural,	
  economic,	
  

and	
  tourist	
  appeal	
  had	
  become	
  part	
  of	
  US	
  popular	
  culture	
  as	
  reflected	
  in	
  Carmen’s	
  third	
  film	
  

Week-­‐end	
  in	
  Havana	
  (1941),	
  when	
  she	
  plays	
  Cuban	
  performer,	
  Rosita	
  Rivas.	
  

Another	
  way	
  to	
  look	
  at	
  Lucy’s	
  carnivalesque	
  moment	
  in	
  the	
  1951	
  episode	
  is	
  as	
  a	
  

momentary	
  social	
  upending	
  that	
  functions	
  as	
  a	
  “release	
  valve”	
  rather	
  than	
  as	
  a	
  means	
  for	
  

changing	
  the	
  ideological	
  landscape.	
  	
  According	
  to	
  this	
  interpretation	
  carnival	
  is	
  a	
  temporary	
  

respite	
  from	
  daily	
  life	
  that	
  ultimately	
  aims	
  to	
  restore	
  normalcy	
  and	
  re-­‐state	
  hegemonic	
  

discourses	
  (Butler	
  1999	
  [1990]:	
  177).	
  	
  Carnival	
  and	
  carnivalesque	
  moments	
  elicit	
  laughter	
  but	
  

ultimately	
  the	
  norm	
  must	
  be	
  restored.	
  	
  Whether	
  one	
  regards	
  carnival	
  and	
  the	
  carnivalesque	
  as	
  

potentiating	
  social	
  transformation	
  or	
  as	
  upholding	
  the	
  status	
  quo,	
  carnivalesque	
  laughter	
  is	
  

typically	
  ambivalent	
  laughter.	
  	
  Carmen	
  Drag	
  elicits	
  such	
  ambivalent	
  laughter	
  while	
  being	
  

deployed	
  in	
  a	
  range	
  of	
  ways	
  to	
  achieve	
  different	
  ends	
  –	
  sometimes	
  to	
  uphold	
  the	
  status	
  quo	
  and	
  

at	
  other	
  times	
  to	
  challenge	
  normativity.	
  	
  	
  

One	
  way	
  Carmen	
  Drag	
  gets	
  used	
  is	
  to	
  elicit	
  corrective	
  laughter	
  that	
  restores	
  normativity.	
  	
  

In	
  such	
  cases	
  Carmen	
  Drag	
  is	
  held	
  up	
  as	
  a	
  negative	
  example	
  to	
  signify	
  what	
  one	
  does	
  not	
  want	
  to	
  

be:	
  a	
  Latin/a	
  American	
  woman.	
  	
  The	
  proliferation	
  in	
  US	
  popular	
  culture	
  of	
  this	
  Carmen	
  Drag	
  

                                                
75	
  There	
  is,	
  of	
  course,	
  a	
  sizable	
  Afro-­‐Cuban	
  population	
  in	
  Cuba	
  but	
  many	
  public	
  figures	
  have	
  tended	
  to	
  be	
  white	
  

creating	
  the	
  illusion	
  of	
  little	
  black	
  presence.	
  



226	
   

variant	
  has	
  led	
  to	
  conflicted	
  responses	
  to	
  Carmen	
  Miranda	
  within	
  the	
  Latin/a/o	
  American	
  

community.	
  	
  In	
  the	
  1999	
  documentary	
  Hispanic	
  Hollywood,	
  the	
  Brazilian	
  Bombshell	
  is	
  described	
  

as	
  the	
  “most	
  famous	
  and	
  most	
  parodied	
  Latin	
  figure	
  of	
  all	
  time.”76	
  	
  When	
  Carmen	
  Drag	
  is	
  a	
  

metonym	
  for	
  all	
  Latin/a/o	
  American	
  people	
  the	
  social	
  stakes	
  are	
  considerably	
  higher.	
  	
  While	
  

alive,	
  Carmen	
  Miranda	
  participated	
  in	
  public	
  culture	
  as	
  an	
  identifiable	
  individual	
  star.	
  	
  Yet	
  over	
  

time	
  in	
  the	
  decades	
  after	
  her	
  1955	
  death,	
  Carmen	
  Drag’s	
  use	
  and	
  meaning	
  have	
  changed	
  in	
  the	
  

shadow	
  of	
  the	
  many	
  different	
  Carmen	
  Drags	
  that	
  have	
  followed.	
  

Is	
  it	
  being	
  so	
  camp	
  that	
  keeps	
  Carmen	
  going?	
  	
  

Drag	
  and	
  camp	
  both	
  rely	
  on	
  self-­‐awareness	
  and	
  reflexivity	
  about	
  social	
  performance	
  and	
  

social	
  categories.	
  	
  Both	
  use	
  humor	
  to	
  comment	
  on	
  sociocultural	
  norms.	
  	
  Frequently	
  the	
  most	
  

talented	
  and	
  prolific	
  purveyors	
  of	
  drag	
  and	
  camp	
  are	
  gay	
  men,	
  though	
  gay	
  men	
  are	
  by	
  no	
  means	
  

the	
  only	
  ones	
  who	
  do	
  both.	
  	
  Drag	
  and	
  camp	
  are	
  best	
  categorized	
  as	
  queer	
  endeavors	
  where	
  

“queer”	
  is	
  a	
  flexible	
  category	
  that	
  encompasses	
  a	
  wide	
  range	
  of	
  “non-­‐,	
  anti-­‐,	
  or	
  contra-­‐straight”	
  

ways	
  of	
  self-­‐identifying	
  or	
  interpreting	
  culture	
  (Doty	
  1993:	
  3).	
  

Susan	
  Sontag’s	
  Against	
  Interpretation	
  and	
  Other	
  Essays	
  (1966)	
  initiated	
  a	
  scholarly	
  

discussion	
  of	
  camp,	
  which	
  Esther	
  Newton	
  furthered	
  in	
  her	
  Chicago	
  drag	
  queen	
  ethnography	
  

Mother	
  Camp	
  (1979	
  [1972]).	
  	
  Other	
  significant	
  works	
  such	
  as	
  Jack	
  Babuscio’s	
  “Camp	
  and	
  the	
  Gay	
  

Sensibility”	
  published	
  in	
  Richard	
  Dyer’s	
  Gays	
  and	
  Film	
  (1984)	
  further	
  widened	
  the	
  field	
  of	
  

                                                
76The	
  documentary	
  provides	
  a	
  survey	
  of	
  “Hispanic”	
  representations	
  throughout	
  Hollywood’s	
  filmmaking	
  history.	
  	
  I	
  

have	
  no	
  statistical	
  data	
  to	
  confirm	
  the	
  claim	
  that	
  Carmen	
  Miranda	
  was	
  the	
  most	
  famous	
  and	
  parodied	
  Latin	
  figure,	
  

though	
  my	
  personal	
  observations	
  of	
  widespread	
  Carmen	
  parodies	
  were	
  certainly	
  what	
  triggered	
  my	
  interest	
  in	
  the	
  

topic.	
  



227	
   

discussion.	
  	
  By	
  the	
  1990s	
  scholars	
  had	
  begun	
  more	
  fully	
  to	
  address	
  the	
  topic	
  of	
  camp	
  with	
  no	
  

agreement.	
  	
  “Camp”	
  like	
  the	
  term	
  “queer”	
  is	
  slippery,	
  contentious,	
  and	
  elusive	
  of	
  description	
  

(Cleto	
  1999).	
  	
  I	
  use	
  the	
  term	
  camp	
  as	
  an	
  encompassing	
  term,	
  not	
  limited	
  to	
  gay	
  men.	
  	
  Rather	
  it	
  

constitutes	
  a	
  queer	
  sensibility	
  per	
  Doty’s	
  use	
  of	
  the	
  term	
  cited	
  above.	
  	
  Camp	
  is	
  a	
  matter	
  of	
  

perspective	
  such	
  that	
  anything	
  can	
  be	
  camp	
  depending	
  upon	
  how	
  the	
  subject	
  is	
  interpreted	
  and	
  

by	
  whom.	
  	
  Camp	
  finds	
  humor	
  in	
  the	
  socially	
  constructed	
  often	
  highlighting	
  details	
  and	
  relishing	
  

extremes	
  of	
  all	
  sorts	
  including	
  tragedy,	
  melodrama,	
  and	
  violence.	
  	
  Camp	
  is,	
  for	
  example,	
  noticing	
  

the	
  dolls	
  on	
  Lily	
  Powers’	
  (Barbara	
  Stanwyck)	
  bed	
  in	
  Baby	
  Face	
  (1933).	
  	
  Camp	
  can	
  even	
  be	
  

standing	
  on	
  the	
  edge	
  of	
  an	
  idyllic	
  lake	
  surrounded	
  by	
  pine	
  trees	
  and	
  mountains.	
  	
  When	
  viewed	
  

from	
  the	
  world-­‐weary	
  camp	
  perspective	
  that	
  has	
  seen	
  far	
  too	
  much	
  bad	
  sofa	
  art	
  depicting	
  such	
  

scenes,	
  the	
  lake,	
  trees,	
  and	
  mountains	
  become	
  derivative	
  of	
  the	
  bad	
  art	
  and	
  so	
  many	
  John	
  

Denver	
  pop	
  songs.	
  

If	
  camp	
  is	
  inclusive	
  in	
  terms	
  of	
  who	
  gets	
  to	
  participate	
  and	
  define	
  the	
  terms,	
  then	
  one	
  

could	
  go	
  so	
  far	
  as	
  to	
  say	
  that	
  its	
  universality	
  makes	
  it	
  carnivalesque	
  because	
  theoretically	
  anyone	
  

can	
  participate.	
  	
  Carnival	
  is	
  a	
  period	
  that	
  includes	
  everyone	
  and	
  is	
  characterized	
  by	
  ambiguity,	
  

ambiguous	
  laughter,	
  and	
  an	
  upending	
  of	
  social	
  norms.	
  	
  Everyone	
  and	
  everything	
  is	
  subject	
  to	
  

camp	
  interpretation.	
  	
  There	
  is	
  no	
  single	
  way	
  of	
  being	
  camp,	
  queer,	
  or	
  even	
  of	
  doing	
  drag.	
  	
  

Though	
  certain	
  repeated	
  drag	
  forms	
  may	
  be	
  intended	
  to	
  obfuscate	
  and	
  challenge	
  normative	
  

expectations,	
  drag	
  performances	
  are	
  never	
  the	
  same.	
  

Carmen	
  Drag	
  as	
  a	
  camp	
  endeavor	
  in	
  the	
  US	
  has	
  been	
  around	
  at	
  least	
  since	
  World	
  War	
  II	
  

when	
  Carmen	
  Miranda	
  was	
  the	
  most	
  impersonated	
  figure	
  on	
  US	
  military	
  bases	
  at	
  home	
  and	
  

abroad	
  (Bérubé	
  1990:	
  89).	
  Gay	
  WWII	
  veterans	
  have	
  said	
  that	
  drag	
  performances	
  for	
  troops	
  were	
  



228	
   

common	
  and	
  gave	
  one	
  the	
  freedom	
  to	
  engage	
  in	
  what	
  would	
  otherwise	
  have	
  been	
  socially	
  

unacceptable	
  behavior.	
  	
  Recalls	
  one	
  soldier:	
  “I	
  had	
  never	
  been	
  in	
  drag	
  in	
  my	
  life	
  before,	
  but	
  I	
  was	
  

Carmen	
  Miranda	
  incarnate!	
  …	
  We	
  were	
  a	
  smash!	
  	
  The	
  place	
  fell	
  apart.	
  	
  I	
  was	
  doing	
  sambas	
  in	
  this	
  

really	
  outlandish	
  costume	
  of	
  red,	
  yellow,	
  and	
  green	
  beads	
  and	
  some	
  fabric	
  and	
  I	
  had	
  piled	
  fruit	
  

on	
  my	
  head.	
  	
  That	
  must	
  have	
  happened	
  in	
  every	
  camp	
  in	
  America!”	
  (Bérubé	
  1990:	
  67).	
  

Among	
  the	
  soldiers	
  to	
  impersonate	
  Carmen	
  was	
  Sascha	
  Brastoff.	
  	
  In	
  1943	
  Brastoff	
  

created	
  a	
  Carmen	
  spoof	
  called	
  “G.I.	
  Carmen	
  Miranda”	
  for	
  a	
  one	
  week	
  show,	
  “Contact	
  Caravan’s	
  

Pan	
  Americana”	
  that	
  was	
  a	
  tribute	
  to	
  South	
  America	
  (Conti	
  1995:	
  23).	
  	
  Brastoff’s	
  costume	
  

incorporated	
  Army	
  blankets,	
  barracks	
  bags,	
  and	
  mess	
  hall	
  supplies.	
  	
  The	
  show	
  was	
  reprised	
  for	
  a	
  

civilian	
  audience	
  three	
  months	
  later	
  on	
  September	
  16,	
  1943,	
  at	
  Miami’s	
  Lincoln	
  Center	
  (Conti	
  

1995:	
  24).	
  	
  By	
  November	
  Brastoff’s	
  act	
  had	
  been	
  incorporated	
  into	
  the	
  new	
  play	
  premiering	
  in	
  

Boston,	
  “Winged	
  Victory.”	
  	
  	
  	
  Later	
  that	
  month	
  the	
  show	
  moved	
  to	
  New	
  York	
  City	
  leading	
  to	
  

Brastoff’s	
  Carmen	
  Drag	
  being	
  featured	
  in	
  Life	
  magazine	
  on	
  November	
  29,	
  1943.	
  	
  Winged	
  Victory	
  

eventually	
  was	
  made	
  into	
  a	
  film	
  released	
  in	
  1944.	
  	
  Carmen	
  and	
  Brastoff	
  met	
  when	
  she	
  saw	
  his	
  

performance.	
  	
  Carmen,	
  who	
  delighted	
  in	
  being	
  impersonated,	
  had	
  Fox	
  hire	
  the	
  budding	
  

performer	
  to	
  design	
  her	
  costumes	
  for	
  If	
  I’m	
  Lucky	
  (1946)	
  (Castro	
  2005:	
  409).	
  	
  	
  

Even	
  after	
  the	
  war	
  had	
  ended,	
  Carmen	
  remained	
  a	
  popular	
  figure	
  for	
  cross-­‐dressed	
  

impersonations.	
  	
  A	
  1951	
  poll	
  in	
  Variety	
  concluded	
  that	
  the	
  Brazilian	
  Bombshell	
  was	
  the	
  most	
  

imitated	
  person	
  in	
  the	
  US	
  among	
  professionals	
  and	
  amateurs	
  (cited	
  in	
  Castro	
  2005:	
  488).	
  	
  By	
  one	
  

account,	
  Carmen	
  even	
  attended	
  a	
  show	
  in	
  San	
  Francisco	
  where	
  drag	
  queens	
  impersonated	
  her	
  

and	
  her	
  frequent	
  co-­‐star	
  Alice	
  Faye	
  (Castro	
  2005:	
  365).	
  	
  Throughout	
  the	
  forties	
  and	
  fifties	
  

Carmen	
  remained	
  a	
  popular	
  figure	
  for	
  gay	
  men	
  to	
  impersonate.	
  	
  After	
  the	
  gay	
  rights	
  movement	
  



229	
   

gained	
  momentum	
  in	
  the	
  late	
  sixties,	
  cross-­‐dressed	
  Carmen	
  Drag	
  in	
  the	
  US	
  dwindled.	
  

Among	
  the	
  many	
  historic	
  Carmen	
  Drag	
  examples	
  that	
  have	
  been	
  cross-­‐dressed	
  there	
  is	
  

often	
  a	
  tendency	
  to	
  parody	
  gender.	
  	
  Shari	
  Roberts	
  (1993)	
  has	
  argued	
  that	
  this	
  is	
  because	
  Carmen	
  

is	
  already	
  a	
  parody	
  of	
  gender	
  (and	
  ethnicity);	
  a	
  parody	
  of	
  herself.	
  	
  Carmen	
  Drag	
  has	
  been	
  

deployed	
  at	
  different	
  times	
  to	
  disrupt	
  a	
  range	
  of	
  normative	
  expectations,	
  though	
  the	
  nature	
  of	
  

the	
  performance	
  can	
  make	
  the	
  impersonation	
  more	
  or	
  less	
  subversive.	
  

Scholars	
  in	
  recent	
  years	
  have	
  noted	
  Carmen’s	
  significance	
  as	
  a	
  gay	
  camp	
  figure	
  (Fitch	
  

2011;	
  Ovalle	
  2011;	
  Roberts	
  1992;	
  Shaw	
  2013).	
  	
  Yet	
  despite	
  these	
  claims,	
  between	
  2007	
  and	
  

2013,	
  I	
  found	
  almost	
  no	
  evidence	
  of	
  queer	
  or	
  camp	
  uses	
  of	
  Carmen	
  Drag	
  in	
  the	
  US.	
  	
  One	
  Chicago	
  

drag	
  club	
  manager	
  even	
  told	
  me	
  that	
  no	
  one	
  had	
  done	
  Carmen	
  regularly	
  since	
  the	
  nineties	
  

(personal	
  communication	
  11/2009).	
  	
  Rather,	
  my	
  research	
  suggests	
  that	
  the	
  mid-­‐nineties	
  were	
  

the	
  last	
  surge	
  for	
  Carmen	
  Drag	
  in	
  queer	
  communities.	
  	
  A	
  notable	
  example	
  is	
  Cuban-­‐American	
  

queer	
  performer,	
  Alina	
  Troyano’s	
  “Carmelita	
  Tropicana.”	
  	
  Troyano’s	
  parody	
  of	
  Latina	
  stereotypes	
  

first	
  emerged	
  in	
  eighties	
  New	
  York’s	
  East	
  Village	
  club	
  scene,	
  when	
  she	
  appeared	
  in	
  high	
  heels	
  

and	
  dramatic	
  femme	
  costuming	
  (Carr,	
  C.,	
  “Two	
  Latinas,	
  Two	
  Lesbians,	
  Two	
  Laff	
  Riots,”	
  theatrical	
  

review	
  of	
  “Single	
  Wet	
  Female”	
  10/8/2002,	
  Village	
  Voice).	
  	
  As	
  recently	
  as	
  2002	
  Troyano	
  has	
  

performed	
  as	
  “Carmelita	
  Tropicana,”	
  though	
  it	
  would	
  seem	
  that	
  her	
  stage	
  persona	
  has	
  evolved.	
  	
  

In	
  a	
  2002	
  performance	
  she	
  played	
  what	
  she	
  described	
  as	
  a	
  butch	
  character	
  (ibid).	
  	
  



230	
   

	
  
	
  	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

Figure	
  41:	
  Carmen	
  teaching	
  Mickey	
  Rooney	
  how	
  to	
  do	
  “Carmen	
  Miranda”	
  
for	
  Babes	
  on	
  Broadway	
  (1940)	
  (Barsante	
  1994)	
  



231	
   

A	
  Babe	
  on	
  Broadway	
  (1942)	
  

	
   In	
  the	
  early	
  21st	
  century	
  Carmen	
  Drag	
  is	
  a	
  nearly	
  extinct	
  camp	
  figure.	
  	
  At	
  one	
  time,	
  

however,	
  she	
  was	
  a	
  powerful	
  means	
  for	
  camp	
  expression	
  as	
  demonstrated	
  by	
  Sascha	
  Brastoff’s	
  

and	
  Mickey	
  Rooney’s	
  forties	
  impersonations.	
  	
  	
  	
  	
  

	
   In	
  1939,	
  the	
  young	
  Mickey	
  Rooney	
  was	
  among	
  those	
  to	
  flock	
  to	
  Carmen’s	
  earliest	
  

Broadway	
  performances	
  in	
  “Streets	
  of	
  Paris.”	
  	
  One	
  of	
  the	
  production’s	
  performers,	
  Magda	
  

Mastrogiovanni,	
  recalls	
  that	
  night	
  after	
  night	
  Rooney	
  sat	
  in	
  the	
  front	
  row	
  mesmerized	
  by	
  

Carmen’s	
  performance	
  (“Carmen	
  Miranda:	
  The	
  Girl	
  from	
  Rio”	
  documentary).	
  	
  It	
  wouldn’t	
  be	
  long	
  

before	
  the	
  two	
  would	
  meet	
  and	
  Carmen	
  would	
  tutor	
  him	
  on	
  how	
  to	
  ‘do’	
  her	
  just	
  has	
  she	
  had	
  

tutored	
  performer	
  Imogene	
  Coca	
  for	
  her	
  impersonation	
  in	
  another	
  Shubert	
  Broadway	
  

production	
  that	
  ran	
  simultaneous	
  with	
  Streets	
  of	
  Paris	
  (Castro	
  2005:	
  230).	
  	
  	
  

	
   Mickey	
  Rooney	
  sought	
  out	
  Carmen’s	
  tutelage	
  for	
  his	
  performance	
  in	
  Babes	
  on	
  Broadway	
  

(released	
  in	
  early	
  1942),	
  a	
  black	
  and	
  white	
  MGM	
  musical	
  comedy	
  in	
  which	
  he	
  co-­‐starred	
  with	
  

Judy	
  Garland.	
  The	
  film’s	
  plot	
  centers	
  on	
  two	
  New	
  York	
  kids	
  (Rooney	
  and	
  Garland)	
  trying	
  to	
  get	
  a	
  

break	
  on	
  Broadway.	
  	
  Rooney	
  and	
  Garland	
  are	
  two	
  aspiring	
  performeres	
  with	
  various	
  hurdles	
  to	
  

overcome.	
  	
  The	
  plot	
  provides	
  Rooney	
  and	
  Garland	
  with	
  ample	
  opportunities	
  to	
  showcase	
  their	
  

singing	
  and	
  dancing	
  abilities.	
  	
  The	
  crescendo	
  of	
  the	
  film’s	
  plot	
  builds	
  to	
  when	
  they	
  manage	
  to	
  

secure	
  a	
  performance	
  space	
  for	
  their	
  show.	
  	
  The	
  show	
  is	
  important	
  for	
  their	
  careers	
  because	
  a	
  

powerful	
  producer	
  is	
  expected	
  to	
  attend	
  and	
  the	
  hope	
  is	
  that	
  he	
  will	
  ‘discover’	
  them	
  for	
  

Broadway.	
  	
  During	
  the	
  showcase	
  event	
  they	
  perform	
  a	
  range	
  of	
  musical	
  numbers	
  including	
  

Rooney’s	
  parody	
  of	
  Carmen	
  Miranda’s	
  “Mamãe	
  eu	
  quero.”	
  	
  	
  

	
  



232	
   

	
   Rooney’s	
  performance	
  is	
  framed	
  by	
  a	
  brief	
  musical	
  number	
  “A	
  Bombshell	
  Just	
  Fell	
  Over	
  

Brazil,”	
  led	
  by	
  Garland.	
  	
  Garland	
  and	
  the	
  other	
  actors	
  sing	
  in	
  front	
  of	
  the	
  stage	
  curtain	
  preceded	
  

by	
  a	
  shot	
  that	
  focuses	
  on	
  an	
  oversize,	
  theatrical	
  bomb’s	
  fuse	
  that	
  is	
  lit	
  in	
  the	
  orchestra	
  pit.	
  	
  As	
  

the	
  fuse	
  burns,	
  the	
  camera	
  follows	
  its	
  path	
  onto	
  the	
  stage	
  where	
  there	
  is	
  a	
  small	
  explosion	
  and	
  

the	
  performers	
  appear	
  in	
  a	
  poof	
  of	
  smoke.	
  	
  The	
  diegetic	
  audience	
  is	
  warned	
  to	
  “Run	
  for	
  your	
  

lives!”	
  and	
  “Stay	
  where	
  you	
  are!”	
  because	
  a	
  bombshell	
  has	
  just	
  fallen	
  over	
  Brazil.	
  	
  Brazilian	
  

Bombshell	
  of	
  course	
  was	
  Carmen	
  Miranda’s	
  nickname	
  in	
  the	
  press	
  thus	
  the	
  lyrics	
  index	
  her	
  and	
  

her	
  Broadway	
  success.	
  

The	
  lyrics’	
  admonitions,	
  “run”	
  and	
  “stay,”	
  are	
  comic	
  because	
  they	
  suggest	
  ambivalence	
  

towards	
  the	
  bombshell’s	
  arrival.	
  	
  This	
  ambivalence	
  also	
  adumbrates	
  the	
  ambiguity	
  in	
  Rooney’s	
  

forthcoming	
  performance.	
  	
  The	
  chorus	
  advises	
  the	
  audience	
  to	
  lay	
  down	
  their	
  arms	
  and	
  run	
  up	
  

their	
  flag	
  for	
  they	
  will	
  soon	
  “surrender	
  to	
  this	
  jill.”77	
  	
  When	
  the	
  film	
  was	
  made	
  in	
  1941,	
  Brazil	
  had	
  

not	
  yet	
  positioned	
  itself	
  as	
  a	
  supporter	
  of	
  either	
  Allied	
  or	
  Axis	
  forces.	
  	
  At	
  the	
  time	
  there	
  were	
  

signs	
  that	
  Brazil	
  might	
  support	
  fascist	
  forces.	
  	
  As	
  we	
  saw	
  earlier	
  (chapter	
  2),	
  the	
  Vargas	
  regime	
  

admired	
  fascist	
  approaches	
  to	
  media	
  circulation	
  in	
  seeking	
  to	
  reach	
  a	
  broad	
  audience.	
  	
  Yet	
  

sending	
  Carmen	
  Miranda	
  to	
  the	
  United	
  States	
  as	
  an	
  unofficial	
  cultural	
  ambassador	
  suggested	
  

that	
  the	
  Brazilian	
  government	
  could	
  still	
  be	
  persuaded	
  to	
  support	
  the	
  Allies.	
  	
  Thus	
  the	
  ambiguity	
  

that	
  Garland	
  and	
  the	
  juvenile	
  chorus	
  express	
  towards	
  a	
  Brazilian	
  Bombshell	
  belies	
  a	
  genuine	
  

uncertainty	
  about	
  the	
  relationship	
  between	
  the	
  two	
  countries.	
  	
  Yet	
  Carmen	
  Drag	
  is	
  fantasia	
  and	
  

one	
  possible	
  fantasy	
  to	
  be	
  enacted	
  through	
  Rooney’s	
  performance	
  is	
  that	
  of	
  friendly	
  US-­‐Brazil	
  

                                                
77	
  According	
  to	
  the	
  Random	
  House	
  Historical	
  Dictionary	
  of	
  American	
  Slang	
  (1997),	
  the	
  first	
  usage	
  of	
  jill	
  as	
  a	
  generic	
  

term	
  for	
  any	
  young	
  woman	
  appeared	
  in	
  the	
  1934	
  film	
  Harold	
  Teen.	
  	
  	
  	
  	
  



233	
   

relations.	
  

Before	
  Rooney	
  takes	
  the	
  stage,	
  Garland	
  sings	
  about	
  how	
  the	
  bombshell’s	
  contributions	
  to	
  

the	
  “art	
  of	
  elocution”	
  are	
  “apt	
  to	
  start	
  a	
  revolution	
  among	
  the	
  ladies	
  at	
  the	
  Ritz.”	
  	
  Here	
  the	
  lyrics	
  

emphasize	
  the	
  bombshell’s	
  pronunciations,	
  most	
  likely	
  meaning	
  her	
  mispronunciations	
  such	
  as	
  

singing	
  “souse”	
  for	
  “south”	
  in	
  “South	
  American	
  Way.”	
  	
  Such	
  pronunciation	
  is	
  subject	
  to	
  

ambivalent	
  laughter	
  because	
  of	
  the	
  incongruity	
  between	
  “ladies	
  at	
  the	
  Ritz”	
  –	
  coded	
  as	
  wealthy	
  

WASPs	
  –	
  and	
  a	
  Brazilian	
  bombshell	
  –	
  coded	
  as	
  sensuous	
  and	
  Latin.	
  	
  Though	
  there	
  is	
  incongruity	
  

between	
  the	
  different	
  social	
  categories,	
  the	
  song	
  recognizes	
  the	
  desirability	
  of	
  mimicking	
  

Carmen	
  whose	
  style	
  is	
  “apt	
  to	
  start	
  a	
  revolution”	
  because	
  “in	
  Rio	
  de	
  Janeiro	
  when	
  she	
  sings	
  

mama	
  yo	
  quiero	
  [sic],	
  every	
  caballero	
  admits	
  that	
  it’s	
  a	
  blitz.”	
  	
  Garland’s	
  American	
  English	
  accent	
  

comes	
  through	
  powerfully	
  in	
  her	
  pronunciation	
  of	
  the	
  non-­‐English	
  lyrics,	
  which	
  incidentally	
  are	
  

in	
  Spanish	
  not	
  Portuguese.	
  	
  The	
  linguistic	
  conflation	
  has	
  the	
  effect	
  of	
  conflating	
  Rio	
  de	
  Janeiro,	
  

Brazil	
  with	
  the	
  rest	
  of	
  Spanish-­‐speaking	
  Latin	
  America.	
  	
  	
  

In	
  the	
  final	
  line	
  of	
  their	
  introductory	
  piece,	
  the	
  chorus	
  sings,	
  “Here	
  comes	
  that	
  bombshell	
  

from	
  Brazil,”	
  at	
  which	
  point	
  Garland	
  shimmies	
  her	
  shoulders	
  and	
  rolls	
  her	
  eyes	
  mimicking	
  

Carmen’s	
  iconic	
  movements	
  in	
  “Mamãe	
  eu	
  quero.”	
  	
  Garland’s	
  physicality	
  paired	
  with	
  the	
  lyrics	
  

index	
  Carmen	
  who	
  had	
  by	
  this	
  time	
  already	
  appeared	
  in	
  three	
  films,	
  Down	
  Argentine	
  Way	
  

(1940),	
  That	
  Night	
  in	
  Rio	
  (1941),	
  and	
  Week-­‐end	
  in	
  Havana	
  (1941).	
  	
  At	
  no	
  point	
  in	
  the	
  musical	
  

number	
  is	
  Carmen	
  Miranda	
  mentioned	
  by	
  name,	
  since	
  it	
  would	
  have	
  been	
  unnecessary	
  to	
  cite	
  

the	
  star.	
  	
  The	
  assumption	
  is	
  that	
  the	
  audience	
  would	
  share	
  the	
  same	
  frame	
  of	
  reference	
  to	
  

recognize	
  the	
  indexed	
  Carmen.	
  	
  Further,	
  Garland’s	
  mini-­‐Carmen	
  Drag	
  clarifies	
  any	
  uncertainties	
  

about	
  to	
  whom	
  the	
  song	
  refers	
  and	
  foreshadows	
  what	
  follows.	
  	
  	
  



234	
   

	
   The	
  stage	
  curtains	
  part	
  and	
  from	
  a	
  set	
  of	
  doors	
  emerges	
  Mickey	
  Rooney’s	
  character,	
  

Tommy	
  Williams,	
  dressed	
  in	
  Carmen	
  Drag.	
  	
  Before	
  he	
  opens	
  his	
  mouth	
  to	
  sing,	
  the	
  viewer	
  sees	
  

what	
  have	
  become	
  classic	
  signifiers	
  of	
  Carmen	
  Drag.	
  	
  These	
  dress	
  symbols,	
  created	
  by	
  costume	
  

design	
  veteran	
  Robert	
  Kalloch,	
  include	
  the	
  following:	
  platform	
  shoes;	
  a	
  sparkly	
  long	
  skirt	
  that	
  is	
  

close-­‐fitting	
  through	
  the	
  hips	
  and	
  has	
  a	
  bold	
  patterned	
  design	
  evocative	
  of	
  the	
  triangle	
  cut-­‐outs	
  

on	
  Carmen’s	
  Streets	
  of	
  Paris	
  skirt;	
  a	
  midriff-­‐baring	
  off-­‐the-­‐shoulders	
  top;	
  multiple	
  necklaces	
  and	
  

bracelets;	
  large	
  hoop	
  earrings;	
  and	
  a	
  turban	
  headdress	
  that	
  is	
  a	
  combination	
  of	
  the	
  one	
  worn	
  by	
  

Carmen	
  for	
  “O	
  que	
  é	
  que	
  a	
  baiana	
  tem?”	
  (with	
  rakishly	
  askew	
  miniature	
  basket)	
  and	
  the	
  Down	
  

Argentine	
  Way	
  turban	
  with	
  a	
  spray	
  of	
  plastic	
  foliage.	
  	
  Rooney’s	
  make-­‐up	
  also	
  indexes	
  Carmen.	
  	
  

He	
  has	
  drawn-­‐on	
  dark	
  eyebrows,	
  false	
  eyelashes,	
  and	
  lipstick	
  applied	
  in	
  Carmen	
  fashion	
  –	
  that	
  is,	
  

the	
  forties	
  style	
  that	
  extends	
  the	
  outline	
  of	
  the	
  mouth	
  beyond	
  the	
  wearer’s	
  lips,	
  emphasizing	
  a	
  

rounded	
  upper	
  lip.78	
  	
  	
  

In	
  terms	
  of	
  costume,	
  Mickey	
  Rooney’s	
  fantasia	
  is	
  strikingly	
  similar	
  to	
  Carmen’s	
  look	
  at	
  the	
  

time.	
  	
  Yet	
  the	
  intertextual	
  gap	
  in	
  his	
  costume	
  is	
  widened	
  by	
  virtue	
  of	
  his	
  being	
  discernibly	
  male.	
  	
  

The	
  film’s	
  costume	
  designer,	
  Robert	
  Kalloch,	
  had	
  just	
  moved	
  from	
  Columbia	
  Pictures	
  to	
  MGM	
  in	
  

1941	
  (Leese	
  1991:	
  63).	
  	
  A	
  skilled	
  gown	
  designer,	
  Kalloch	
  created	
  looks	
  for	
  then	
  foundering	
  

Columbia	
  Pictures’	
  actresses	
  so	
  that	
  they	
  had	
  the	
  elegance	
  and	
  modernity	
  seen	
  at	
  the	
  bigger	
  

studios	
  (ibid).	
  	
  Though	
  he	
  specialized	
  in	
  women’s	
  dress,	
  Kalloch	
  nonetheless	
  managed	
  to	
  create	
  a	
  

costume	
  for	
  Rooney	
  that	
  exaggerated	
  Carmen’s	
  look	
  without	
  delving	
  too	
  deeply	
  into	
  the	
  absurd.	
  	
  

He	
  does	
  this	
  in	
  several	
  ways	
  such	
  as	
  through	
  the	
  use	
  of	
  two	
  rather	
  than	
  one	
  elaborate	
  

decorations	
  on	
  the	
  turban.	
  	
  The	
  skirt	
  also	
  is	
  designed	
  to	
  draw	
  the	
  eye	
  to	
  the	
  body’s	
  lower	
  

                                                
78	
  Joan	
  Crawford	
  also	
  famously	
  applied	
  her	
  lipstick	
  in	
  this	
  fashion	
  in	
  the	
  1940s.	
  



235	
   

extremities	
  emphasizing	
  sexuality	
  and	
  the	
  carnivalesque	
  lower	
  strata	
  generally.	
  	
  The	
  bold	
  line	
  

pattern	
  at	
  the	
  pelvic	
  level	
  of	
  Rooney’s	
  skirt	
  resembles	
  the	
  geometric	
  triangle	
  cut-­‐outs	
  on	
  the	
  

Travis	
  Banton	
  design	
  for	
  Carmen’s	
  skirt	
  in	
  Down	
  Argentine	
  Way.	
  	
  Excessive	
  jewelry	
  completes	
  

Rooney’s	
  Carmen	
  Drag,	
  creating	
  a	
  dramatic	
  impression	
  before	
  he	
  even	
  begins	
  to	
  sing.	
  

The	
  fantasia	
  visually	
  comments	
  on	
  what	
  is	
  similar	
  and	
  different	
  between	
  Rooney’s	
  

Carmen	
  Drag	
  and	
  Carmen’s	
  Carmen	
  Drag,	
  inviting	
  audience	
  scrutiny.	
  	
  As	
  an	
  adept	
  performer,	
  

Rooney	
  carefully	
  calibrates	
  the	
  distance	
  between	
  his	
  voice	
  and	
  Carmen’s	
  through	
  the	
  

performance.	
  	
  One	
  way	
  he	
  does	
  this	
  is	
  by	
  emphasizing	
  his	
  physicality	
  and	
  by	
  making	
  full	
  use	
  of	
  

the	
  entire	
  body	
  to	
  include	
  hip	
  movements,	
  arm	
  gestures,	
  and	
  even	
  his	
  tongue.	
  

	
   	
  



236	
   

	
  

	
   	
  

	
  

	
  

	
  
Figure	
  42:	
  Carmen	
  in	
  a	
  Travis	
  Banton	
  design	
  on	
  the	
  poster	
  for	
  Down	
  
Argentine	
  Way	
  (1940)	
  (moviepostershop.com,	
  accessed	
  10/20/13)	
  



237	
   

When	
  Rooney	
  bursts	
  through	
  the	
  doors	
  –	
  an	
  index	
  of	
  Miranda’s	
  entrance	
  for	
  “Mamãe	
  eu	
  

quero”	
  –	
  his	
  arms	
  are	
  raised,	
  with	
  elbows	
  at	
  shoulder	
  height,	
  and	
  forearms	
  and	
  hands	
  raising	
  

and	
  lowering.	
  	
  What	
  makes	
  these	
  gestures	
  parodic	
  is	
  the	
  rapidity	
  with	
  which	
  he	
  performs	
  when	
  

compared	
  with	
  Carmen’s	
  more	
  graceful,	
  slower	
  timed	
  gestures.	
  	
  He	
  further	
  emphasizes	
  the	
  

kinesthetic	
  contrasts	
  by	
  splaying	
  his	
  fingers	
  and	
  using	
  large	
  movements	
  to	
  convey	
  a	
  general	
  lack	
  

of	
  grace.	
  	
  For	
  the	
  parody	
  to	
  be	
  successful,	
  he	
  must	
  perform	
  in	
  such	
  a	
  way	
  that	
  the	
  audience	
  will	
  

recognize	
  Carmen’s	
  performance	
  ‘voice.’	
  	
  Rooney	
  plays	
  with	
  the	
  gap	
  between	
  the	
  Carmen	
  

source	
  and	
  his	
  performance	
  via	
  such	
  devices	
  as	
  exaggeration.	
  	
  For	
  example,	
  his	
  lower	
  body	
  

movements	
  include	
  taking	
  very	
  large	
  steps.	
  	
  In	
  US	
  culture	
  this	
  kind	
  of	
  stepping	
  frequently	
  

connotes	
  masculinity	
  in	
  part	
  because	
  it	
  requires	
  taking	
  up	
  a	
  lot	
  of	
  space.	
  	
  It	
  is	
  also	
  a	
  movement	
  

that	
  is	
  done	
  flat-­‐footed.	
  	
  When	
  Rooney	
  does	
  it,	
  he	
  appears	
  to	
  stomp,	
  a	
  gesture	
  that	
  has	
  

connotations	
  of	
  petulance,	
  anger,	
  assertiveness,	
  and	
  buffoonery,	
  to	
  name	
  a	
  few.	
  	
  These	
  

sentiments	
  are	
  largely	
  ones	
  that	
  would	
  be	
  considered	
  in	
  stark	
  contrast	
  to	
  the	
  elegant,	
  gliding	
  

femininity	
  that	
  Carmen	
  conveys	
  in	
  her	
  performances.	
  	
  The	
  additional	
  effect	
  of	
  his	
  flat-­‐footed	
  

stepping	
  draws	
  attention	
  to	
  the	
  shoes.	
  

Platform	
  shoes	
  such	
  as	
  those	
  both	
  Carmen	
  and	
  Rooney	
  wear	
  do	
  not	
  allow	
  the	
  wearer	
  to	
  

flex	
  the	
  foot’s	
  arch	
  when	
  stepping.	
  	
  Carmen	
  moves	
  in	
  her	
  shoes	
  with	
  small	
  steps	
  that	
  keep	
  her	
  

lower	
  bodied	
  controlled	
  and	
  contained	
  even	
  while	
  her	
  hips	
  move	
  from	
  side	
  to	
  side.	
  	
  She	
  makes	
  

moving	
  in	
  platforms	
  look	
  easy	
  and	
  at	
  times	
  appears	
  to	
  glide	
  across	
  the	
  performance	
  space.	
  	
  

Conversely,	
  Rooney	
  exaggerates	
  the	
  shoes’	
  limitations	
  through	
  his	
  stomps.	
  	
  At	
  the	
  same	
  time	
  he	
  

highlights	
  his	
  performance	
  skills	
  through	
  the	
  addition	
  of	
  little	
  kicks	
  done	
  in	
  time	
  to	
  the	
  music—

one,	
  two,	
  three,	
  kick.	
  Mickey	
  Rooney’s	
  performance	
  overall	
  conveys	
  the	
  pleasure	
  he	
  derives	
  



238	
   

from	
  the	
  impersonation.	
  	
  	
  

Perhaps	
  the	
  most	
  significant	
  aspect	
  of	
  Rooney’s	
  embodied	
  performance,	
  which	
  is	
  

certainly	
  absent	
  from	
  Lewis’	
  performance,	
  is	
  the	
  emphasis	
  on	
  sex	
  appeal.	
  	
  Rooney	
  transforms	
  

the	
  physical	
  register	
  of	
  Carmen’s	
  suggestive	
  hip	
  movements	
  and	
  sideways	
  glances	
  to	
  a	
  more	
  

overtly	
  sexualized	
  performance.	
  	
  He	
  pushes	
  out	
  his	
  rear,	
  makes	
  dramatic	
  side-­‐to-­‐side	
  hip	
  thrusts,	
  

and	
  even	
  darts	
  his	
  tongue	
  salaciously	
  at	
  one	
  of	
  the	
  band	
  members.	
  	
  In	
  looking	
  at	
  the	
  

photographs	
  documenting	
  Carmen	
  laughingly	
  instructing	
  Rooney	
  how	
  to	
  hold	
  the	
  arms	
  and	
  

move	
  (Barsante	
  1994:	
  24-­‐25),	
  one	
  cannot	
  help	
  but	
  to	
  wonder	
  if	
  she	
  also	
  explained	
  the	
  song’s	
  

sexual	
  implications	
  to	
  him.	
  	
  

Part	
  of	
  what	
  is	
  interesting	
  about	
  Rooney’s	
  parody	
  is	
  that	
  he	
  sings	
  “Mamãe	
  eu	
  quero”	
  

rather	
  than	
  lip-­‐synch	
  to	
  a	
  recording.	
  	
  His	
  Babes	
  character	
  Tommy	
  is	
  a	
  kind	
  of	
  variation	
  on	
  

himself,	
  the	
  star	
  Mickey	
  Rooney	
  who	
  sings	
  and	
  dances.	
  	
  As	
  a	
  performer	
  playing	
  a	
  performer	
  who	
  

impersonates	
  another	
  performer	
  Rooney	
  explores	
  the	
  full	
  Carmen	
  Drag	
  envelope	
  through	
  his	
  

delivery.	
  

Though	
  Rooney	
  sings	
  primarily	
  in	
  Portuguese,	
  there	
  is	
  one	
  notable	
  linguistic	
  leak	
  in	
  his	
  

performance.	
  	
  He	
  pronounces	
  the	
  song’s	
  refrain,	
  “mamãe	
  eu	
  quero,”	
  with	
  a	
  Spanish	
  accent	
  as	
  

“mama	
  yo	
  quiero.”	
  	
  As	
  the	
  song’s	
  title	
  and	
  most	
  repeated	
  lyric,	
  the	
  leak	
  is	
  significant.	
  	
  The	
  effect	
  

is	
  to	
  create	
  slippage	
  in	
  the	
  song’s	
  meaning.	
  	
  While	
  code-­‐switching	
  between	
  Spanish	
  and	
  

Portuguese	
  was	
  probably	
  both	
  unintentional	
  and	
  unrecognizable	
  to	
  non-­‐speakers	
  of	
  the	
  

languages,	
  the	
  hybrid	
  delivery	
  homogenizes	
  Latin	
  America.	
  	
  Moreover,	
  repetition	
  of	
  the	
  song’s	
  

primary	
  lyric	
  in	
  Spanish	
  sets	
  a	
  precedent	
  that	
  gets	
  repeated	
  in	
  later	
  iterations.	
  	
  With	
  significantly	
  

more	
  Spanish-­‐speakers	
  in	
  the	
  US	
  than	
  Portuguese,	
  such	
  a	
  rendering	
  would	
  be	
  more	
  familiar	
  to	
  



239	
   

the	
  ears	
  even	
  for	
  monolinguists.	
  	
  Other,	
  later	
  examples	
  of	
  Carmen	
  Drag	
  that	
  engage	
  the	
  same	
  

song	
  and	
  use	
  a	
  Spanish	
  variant	
  and/or	
  food	
  names	
  from	
  Spanish-­‐speaking	
  countries	
  include	
  the	
  

animated	
  “Baby	
  Puss”	
  (Tom	
  and	
  Jerry)	
  and	
  “Yankee	
  Doodle	
  Daffy”	
  (Looney	
  Toons),	
  both	
  from	
  

1943.	
  

	
   	
  



240	
   

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
   	
  

Figure	
  43:	
  Miss	
  Chiquita	
  Banana,	
  created	
  for	
  the	
  United	
  Fruit	
  Company’s	
  1944	
  
animated	
  commercial	
  (screen	
  shot)	
  



241	
   

Chiquita	
  Banana	
  (1944)	
  

“Baby	
  Puss”	
  and	
  “Yankee	
  Doodle	
  Daffy”	
  are	
  by	
  no	
  means	
  the	
  only	
  animated	
  

impersonations	
  of	
  Carmen.	
  	
  Bugs	
  Bunny	
  dons	
  Carmen	
  Drag	
  in	
  “What’s	
  Cookin’	
  Doc?”	
  (1944).	
  	
  

Three	
  years	
  later	
  Merrie	
  Melodies	
  incorporated	
  an	
  animated	
  Carmen	
  Miranda	
  into	
  “Slick	
  Hare”	
  

so	
  that	
  Bugs	
  could	
  hide	
  in	
  her	
  turban.	
  	
  More	
  recently,	
  Carmen	
  Drag	
  has	
  appeared	
  in	
  episodes	
  of	
  

animated	
  TV	
  shows	
  The	
  Simpsons	
  (“Blame	
  it	
  on	
  Lisa”	
  2002)79	
  and	
  Family	
  Guy	
  (“Road	
  to	
  Europe”	
  

2002)	
  and	
  the	
  animated	
  film	
  Rio	
  (2011).	
  	
  Lisa	
  Shaw	
  observes	
  that	
  Carmen’s	
  “‘cartoon	
  character’	
  

quality”	
  has	
  led	
  to	
  the	
  many	
  animated	
  impersonations	
  intended	
  to	
  evoke	
  an	
  imagined	
  tropical,	
  

exotic	
  Latin	
  America	
  (Shaw	
  2013:	
  94).	
  	
  The	
  elaborate	
  costumes	
  and	
  the	
  dramatic	
  and	
  stylized	
  

gestures	
  seem	
  to	
  invite	
  impersonation.	
  

Possibly	
  the	
  earliest	
  animated	
  Carmen	
  Drag	
  was	
  an	
  impersonation	
  with	
  a	
  clear	
  

commercial	
  objective:	
  to	
  sell	
  bananas.	
  	
  In	
  1944	
  the	
  United	
  Fruit	
  Company	
  introduced	
  a	
  jingle80	
  to	
  

consumers	
  via	
  radio	
  and	
  an	
  animated	
  commercial,	
  ostensibly	
  performed	
  by	
  “Miss	
  Chiquita,”	
  a	
  

Carmen-­‐inspired	
  animated	
  character	
  (see	
  Appendix	
  D	
  for	
  jingle	
  lyrics).	
  	
  Carmen	
  did	
  not	
  record	
  

the	
  song,	
  did	
  not	
  authorize	
  the	
  use	
  of	
  her	
  likeness,	
  nor	
  was	
  she	
  consulted	
  in	
  the	
  creation	
  of	
  the	
  

                                                
79	
  The	
  episode’s	
  title	
  is	
  itself	
  an	
  indirect	
  reference	
  to	
  the	
  1984	
  film,	
  Blame	
  it	
  on	
  Rio,	
  which	
  portrays	
  Brazil	
  according	
  

to	
  the	
  usual	
  stereotypes	
  including	
  as	
  a	
  tropical	
  paradise	
  where	
  women	
  frolic	
  topless	
  on	
  the	
  beaches.	
  	
  The	
  movie	
  

stars	
  Michael	
  Caine	
  and	
  Demi	
  Moore.	
  

80	
  In	
  1949	
  João	
  de	
  Barros	
  (Braguinha)	
  and	
  Alberto	
  Ribeiro	
  composed	
  “Chiquita	
  Bacana,”	
  inspired	
  by	
  French	
  

existentialism.	
  	
  The	
  song’s	
  refrain	
  sounds	
  suspiciously	
  like	
  the	
  Chiquita	
  Banana	
  jingle,	
  perhaps	
  an	
  ironic	
  comment	
  on	
  

outsiders’	
  perceptions	
  of	
  ‘Banana	
  Republics’	
  and	
  the	
  tropics.	
  	
  It	
  remains	
  one	
  of	
  Brazil’s	
  best-­‐known	
  carnival	
  

marches.	
  	
  See	
  Appendix	
  D	
  for	
  full	
  lyrics.	
  



242	
   

half-­‐woman/half-­‐banana	
  figure.81	
  	
  	
  Miss	
  Chiquita,	
  provocative	
  in	
  pumps,	
  perversely	
  sings	
  about	
  

the	
  care,	
  preparation,	
  and	
  methods	
  for	
  eating	
  her	
  and	
  her	
  compatriots	
  (Enloe	
  1991:	
  129).	
  	
  The	
  

anthropomorphized	
  banana	
  is	
  clearly	
  a	
  Carmen	
  Miranda	
  impersonation	
  complete	
  with	
  a	
  fruit-­‐

filled	
  hat,	
  ruffled	
  sleeves,	
  ruffled	
  low-­‐slung	
  skirt,	
  and	
  heels.	
  	
  Miss	
  Chiquita	
  certainly	
  complicates	
  

the	
  Carmen-­‐banana-­‐phallus	
  connection	
  causing	
  one	
  to	
  wonder	
  whether	
  Miss	
  Chiquita	
  might	
  be	
  

cross-­‐dressed.	
  	
  In	
  a	
  queer,	
  camp	
  world,	
  why	
  not?	
  	
  	
  

The	
  term	
  “chiquita”	
  is	
  an	
  affectionate	
  Spanish	
  diminutive	
  meaning	
  “little	
  one.”	
  	
  In	
  coming	
  

up	
  with	
  a	
  name	
  for	
  the	
  Dik	
  Browne	
  drawn	
  logo,	
  it	
  is	
  possible	
  that	
  one	
  of	
  Carmen’s	
  film	
  

characters	
  inspired	
  the	
  United	
  Fruit	
  Company.	
  	
  The	
  same	
  year	
  United	
  Fruit’s	
  Miss	
  Chiquita	
  

appeared	
  in	
  advertisements,	
  Carmen	
  starred	
  in	
  Something	
  for	
  the	
  Boys	
  (1944)	
  playing	
  a	
  

character	
  named	
  Chiquita	
  Hart.	
  	
  The	
  double	
  Chiquitas	
  effectively	
  reinforced	
  Carmen’s	
  

association	
  with	
  bananas	
  as	
  well	
  as	
  situated	
  her	
  as	
  a	
  pan-­‐Latin/a	
  American	
  from	
  the	
  tropics.	
  	
  	
  

Over	
  the	
  years	
  the	
  Miss	
  Chiquita	
  logo	
  has	
  undergone	
  changes.	
  	
  In	
  1987	
  she	
  went	
  from	
  

denoting	
  bananas	
  to	
  connoting	
  bananas	
  when	
  she	
  underwent	
  species	
  re-­‐assignment	
  and	
  

became	
  a	
  brown-­‐hued	
  woman.	
  	
  Though	
  she	
  had	
  transitioned	
  from	
  fruit	
  to	
  woman,	
  Miss	
  Chiquita	
  

continued	
  to	
  index	
  Latin	
  American	
  femininity,	
  exoticism,	
  the	
  tropics,	
  and	
  edibility.	
  	
  In	
  1990,	
  the	
  

company	
  officially	
  changed	
  its	
  name	
  to	
  Chiquita	
  Brands,	
  a	
  testament	
  to	
  the	
  popularity	
  of	
  Miss	
  

Chiquita.	
  	
  The	
  change	
  also	
  reflects	
  an	
  association	
  of	
  the	
  Latin	
  American	
  tropics	
  with	
  produce	
  and	
  

                                                
81	
  On	
  the	
  Chiquita	
  Brands	
  website	
  (http://www.chiquita.com/Our-­‐Company/The-­‐Chiquita-­‐Story/Miss-­‐Chiquita.aspx	
  

accessed	
  1/17/13)	
  there	
  is	
  a	
  mention	
  of	
  Carmen	
  Miranda	
  as	
  not	
  being	
  Miss	
  Chiquita.	
  “Live	
  models	
  and	
  personalities	
  

were	
  hired	
  to	
  bring	
  the	
  "First	
  Lady	
  of	
  Fruit"	
  to	
  life,	
  beginning	
  with	
  Patty	
  Clayton	
  in	
  1944.	
  Puerto	
  Rico-­‐born	
  Elsa	
  

Miranda	
  (no	
  relation	
  to	
  movie	
  star	
  Carmen)	
  was	
  the	
  most	
  famous	
  Miss	
  Chiquita.”	
  



243	
   

natural	
  abundance.	
  	
  One	
  way	
  to	
  think	
  of	
  the	
  logo	
  is	
  as	
  an	
  embodied	
  trademark	
  (Coombe	
  1998:	
  

174)	
  that	
  is	
  laden	
  with	
  meanings	
  indexing	
  the	
  tropical,	
  exotic,	
  and	
  edible.82	
  	
  	
  The	
  female	
  banana	
  

is	
  a	
  signifier	
  of	
  something	
  to	
  consume	
  both	
  as	
  an	
  edible	
  fruit	
  and	
  as	
  a	
  corporate-­‐stamped	
  

commodity.	
  	
  Through	
  the	
  logo	
  and	
  instructional	
  jingle	
  on	
  how	
  to	
  care	
  for	
  and	
  eat	
  bananas,	
  

United	
  Fruit	
  distinguished	
  itself	
  in	
  the	
  market.	
  	
  By	
  putting	
  a	
  sticker	
  on	
  produce,	
  United	
  Fruit	
  

could	
  instill	
  in	
  its	
  consumers	
  a	
  sense	
  of	
  goodwill	
  and	
  brand	
  loyalty.	
  	
  Moreover,	
  the	
  logo	
  let	
  

consumers	
  know	
  the	
  fruit’s	
  point	
  of	
  origin,	
  an	
  exotic	
  faraway	
  place.	
  	
  For	
  US	
  consumers,	
  Miss	
  

Chiquita	
  helped	
  to	
  constitute	
  an	
  American	
  identity	
  in	
  “racial,	
  ethnic,	
  and	
  commercial	
  terms”	
  

(implicitly	
  white,	
  middle	
  class,	
  and	
  consumer	
  driven)	
  that	
  distinguished	
  the	
  alterity	
  of	
  an	
  “other,”	
  

such	
  as	
  a	
  Latin	
  American,	
  and	
  the	
  corporate	
  brand	
  (Coombe	
  1998:	
  177).	
  	
  	
  

While	
  the	
  Chiquita	
  Banana	
  jingle	
  is	
  no	
  longer	
  used	
  in	
  advertising,	
  the	
  exotic	
  fruit-­‐be-­‐

turbaned	
  Miss	
  Chiquita,	
  née	
  Carmen	
  Miranda,	
  continues	
  to	
  appear	
  on	
  bananas	
  sold	
  in	
  the	
  US	
  

connoting	
  the	
  tropics	
  –	
  including	
  Hawaii	
  –	
  and	
  edibility.83	
  	
  

	
   	
  

                                                
82	
  In	
  his	
  beautifully	
  illustrated	
  biography	
  of	
  Carmen	
  Miranda,	
  Cássio	
  Barsante	
  includes	
  print	
  advertisements	
  from	
  

France,	
  England,	
  and	
  the	
  Netherlands	
  from	
  the	
  late	
  20th	
  century	
  that	
  use	
  Carmen	
  Miranda	
  or	
  her	
  likeness	
  to	
  sell	
  

products.	
  	
  In	
  each	
  of	
  the	
  advertisements	
  her	
  image—in	
  conjunction	
  with	
  tropical	
  fruits,	
  specifically	
  the	
  banana—

indexes	
  exotic	
  tropical	
  culture.	
  	
  A	
  French	
  advertisement	
  for	
  yogurt	
  indicates	
  that	
  its	
  product	
  contains	
  “exotic	
  fruits.”	
  

Banana-­‐based	
  cosmetics	
  from	
  the	
  Netherlands	
  use	
  an	
  image	
  of	
  Carmen	
  and	
  urge	
  consumers	
  to	
  “go	
  bananas”	
  [in	
  

English]	
  (Barsante	
  1994:	
  232-­‐234).	
  

83	
  Micol	
  Seigel	
  addresses	
  the	
  conflation	
  of	
  Brazil	
  and	
  Hawaii	
  in	
  the	
  1930s	
  and	
  1940s	
  in	
  US	
  popular	
  culture	
  (Seigel	
  

2009:	
  70).	
  



244	
   

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

Figure	
  44:	
  Chiquita	
  Brand’s	
  Miss	
  Chiquita	
  as	
  of	
  2013	
  
(www.chiquita.com,	
  accessed	
  10/20/13)	
  



245	
   

	
   	
  

Figure	
  45:	
  Lucille	
  Ball	
  in	
  Carmen	
  Drag.	
  	
  Ethel	
  is	
  dressed	
  as	
  a	
  ‘Mexican’	
  to	
  the	
  left.	
  	
  From	
  
I	
  Love	
  Lucy,	
  “Be	
  a	
  Pal,”	
  original	
  airdate	
  10/22/1951	
  (screen	
  shot)	
  



246	
   

	
  “Be	
  a	
  Pal”	
  (1951)	
  

While	
  Miss	
  Chiquita	
  is	
  one	
  of	
  the	
  most	
  widely	
  circulating	
  examples	
  of	
  Carmen	
  Drag,	
  an	
  

impersonation	
  from	
  1951	
  is	
  a	
  close	
  second.	
  	
  The	
  second	
  episode	
  of	
  a	
  new	
  TV	
  series,	
  I	
  Love	
  Lucy	
  

aired	
  on	
  October	
  22,	
  1951.	
  In	
  that	
  episode,	
  Carmen	
  Miranda	
  is	
  impersonated	
  though	
  never	
  

mentioned	
  by	
  name.	
  	
  I	
  Love	
  Lucy	
  was	
  the	
  first	
  show	
  to	
  be	
  shot	
  in	
  front	
  of	
  a	
  live	
  studio	
  audience	
  

and	
  starred	
  real	
  life	
  husband	
  and	
  wife	
  Lucille	
  Ball	
  and	
  Desi	
  Arnaz	
  who	
  also	
  produced	
  the	
  series.	
  	
  

A	
  former	
  model,	
  Ball	
  was	
  a	
  comic	
  actress	
  and	
  her	
  husband	
  was	
  a	
  Cuban-­‐American	
  bandleader.	
  	
  

In	
  the	
  series	
  “Lucy”	
  and	
  “Ricky	
  Ricardo”	
  are	
  newlyweds	
  who	
  rent	
  an	
  apartment	
  from	
  their	
  best	
  

friends	
  and	
  neighbors	
  “Fred”	
  (William	
  Frawley)	
  and	
  “Ethel	
  Mertz”	
  (Vivian	
  Vance).	
  	
  

	
   Originally	
  on	
  broadcast	
  television	
  from	
  1951	
  to	
  1957,	
  I	
  Love	
  Lucy	
  is	
  one	
  of	
  the	
  most	
  

popular	
  television	
  programs	
  ever	
  to	
  have	
  aired	
  in	
  the	
  US.	
  	
  At	
  the	
  height	
  of	
  its	
  popularity	
  it	
  was	
  

watched	
  by	
  more	
  than	
  half	
  of	
  all	
  US	
  households	
  with	
  a	
  television.	
  	
  During	
  its	
  six	
  seasons,	
  the	
  

program	
  received	
  numerous	
  Emmy	
  awards	
  and	
  nominations.	
  	
  A	
  number	
  of	
  popular	
  press	
  

publications	
  –	
  including	
  Time	
  Magazine,	
  TV	
  Guide,	
  and	
  Entertainment	
  Weekly	
  –	
  have	
  named	
  it	
  

one	
  of	
  the	
  best	
  television	
  shows.	
  	
  It	
  has	
  aired	
  continuously	
  since	
  the	
  1950s	
  and	
  as	
  of	
  this	
  writing	
  

(2013)	
  re-­‐runs	
  can	
  be	
  watched	
  on	
  the	
  national	
  network	
  Me-­‐TV.	
  	
  Since	
  2001,	
  I	
  Love	
  Lucy	
  episodes	
  

have	
  been	
  available	
  on	
  DVD.84	
  Given	
  the	
  show’s	
  popularity	
  and	
  durability	
  in	
  US	
  popular	
  culture,	
  I	
  

Love	
  Lucy	
  has	
  had	
  a	
  powerful	
  impact	
  in	
  terms	
  of	
  circulating	
  Lucy’s	
  Carmen	
  Drag,	
  including	
  

                                                
84	
  On	
  the	
  2005	
  CBS	
  DVD	
  of	
  I	
  Love	
  Lucy	
  each	
  episode	
  has	
  its	
  own	
  menu	
  of	
  chapters.	
  	
  For	
  “Be	
  a	
  Pal,”	
  Lucy’s	
  drag	
  scene	
  

is	
  called	
  “Lucy’s	
  ‘Little	
  Havana’”	
  and	
  the	
  song	
  is	
  entitled	
  in	
  Spanish	
  as	
  “Mama	
  Yo	
  Quiero”	
  rather	
  than	
  the	
  Portuguese	
  

“Mamãe	
  eu	
  quero.”	
  	
  The	
  continued	
  conflation	
  of	
  Spanish	
  and	
  Portuguese	
  is	
  a	
  testament	
  to	
  the	
  durability	
  of	
  

ignorance	
  about	
  Carmen	
  Miranda’s	
  national	
  origins.	
  



247	
   

beyond	
  television.	
  	
  A	
  simple	
  Internet	
  search	
  for	
  “I	
  Love	
  Lucy	
  Carmen”	
  yields	
  a	
  plethora	
  of	
  

tchotchkes	
  and	
  Lucy	
  in	
  Carmen	
  Drag	
  costumes	
  making	
  Lucy’s	
  Carmen	
  Drag	
  one	
  of	
  the	
  most	
  

circulated	
  if	
  not	
  better	
  known	
  than	
  Carmen	
  Miranda’s	
  Carmen	
  Drag	
  (Fitch	
  2011).	
  

In	
  “Be	
  a	
  Pal,”	
  Lucy	
  worries	
  that	
  Ricky	
  has	
  lost	
  interest	
  in	
  her.	
  	
  Ethel	
  suggests	
  she	
  consider	
  

the	
  advice	
  given	
  in	
  the	
  book-­‐of-­‐the-­‐week	
  selection	
  How	
  to	
  Keep	
  the	
  Honeymoon	
  from	
  Ending.	
  	
  

Working	
  her	
  way	
  through	
  the	
  book’s	
  chapters,	
  Lucy	
  first	
  tries	
  dressing	
  more	
  glamorously	
  then	
  

getting	
  involved	
  in	
  Ricky’s	
  poker	
  hobby.	
  	
  The	
  book	
  suggests	
  that	
  if	
  these	
  attempts	
  fail,	
  then	
  the	
  

wife	
  should	
  try	
  to	
  “be	
  a	
  mother”	
  to	
  her	
  husband	
  by	
  doing	
  things	
  that	
  will	
  remind	
  him	
  of	
  his	
  

childhood.	
  	
  Ethel	
  asks	
  Lucy	
  what	
  she	
  knows	
  about	
  Ricky’s	
  childhood.	
  	
  Lucy	
  says	
  that	
  his	
  mother	
  

was	
  a	
  great	
  singer	
  and	
  dancer	
  but	
  balks	
  when	
  Ethel	
  suggests	
  she	
  sing	
  and	
  dance.	
  	
  “As	
  a	
  dancer	
  I	
  

got	
  two	
  left	
  feet	
  and	
  as	
  a	
  singer	
  I	
  sound	
  like	
  a	
  bull	
  moose	
  pulling	
  his	
  foot	
  out	
  of	
  the	
  mud.”	
  	
  Ethel	
  

tells	
  Lucy	
  not	
  to	
  worry	
  because	
  they	
  can	
  buy	
  a	
  record	
  while	
  Lucy	
  pretends	
  to	
  sing.	
  

The	
  next	
  scene	
  opens	
  with	
  the	
  Ricardos’	
  re-­‐decorated	
  apartment,	
  which	
  now	
  includes	
  a	
  

live	
  donkey,	
  chickens,	
  maracas,	
  serapes,	
  a	
  caged	
  tropical	
  bird,	
  and	
  a	
  potted	
  banana	
  tree	
  in	
  the	
  

living	
  room.	
  	
  Completing	
  the	
  ‘Latin’	
  makeover	
  is	
  Ethel	
  dressed	
  in	
  a	
  striped	
  serape	
  poncho,	
  

sombrero,	
  black	
  wig,	
  and	
  a	
  large	
  black	
  moustache	
  in	
  the	
  stereotypical	
  sleeping	
  Mexican	
  pose.	
  	
  

Ricky	
  enters	
  the	
  apartment	
  expressing	
  puzzlement	
  about	
  the	
  animals	
  and	
  new	
  décor.	
  	
  He	
  

addresses	
  the	
  disguised	
  Ethel	
  saying	
  he	
  must	
  be	
  in	
  the	
  wrong	
  apartment.	
  	
  Ethel	
  replies	
  in	
  a	
  

Spanish	
  accent,	
  “Oh	
  no,	
  señor.	
  	
  This	
  is	
  it,	
  your	
  apartment.	
  	
  Your	
  mamá,	
  she	
  will	
  be	
  here	
  in	
  a	
  

momento.”	
  	
  She	
  then	
  dashes	
  into	
  the	
  kitchen	
  to	
  play	
  “Mamãe	
  eu	
  quero”	
  on	
  a	
  portable	
  record	
  



248	
   

player.	
  	
  While	
  Ricky’s	
  back	
  is	
  turned,	
  Lucy	
  emerges	
  from	
  the	
  bedroom	
  in	
  Carmen	
  Drag85	
  and	
  lip-­‐

synchs	
  to	
  the	
  record.	
  	
  She	
  wears	
  a	
  white	
  satin	
  ensemble	
  consisting	
  of	
  a	
  long	
  ruffled	
  skirt	
  that	
  is	
  

slit	
  high	
  at	
  the	
  center	
  front	
  with	
  a	
  matching	
  blouse	
  that	
  has	
  full,	
  ruffled	
  sleeves.	
  	
  Rather	
  than	
  a	
  

bared	
  midriff,	
  a	
  dark	
  colored	
  scarf	
  is	
  wrapped	
  around	
  her	
  waist.	
  	
  Her	
  shoes	
  are	
  sandal	
  flats.86	
  	
  In	
  

addition	
  to	
  multiple	
  bangle	
  bracelets	
  and	
  dangly	
  earrings,	
  she	
  wears	
  a	
  turban	
  that	
  has	
  feathers	
  

and	
  fruit	
  (bananas,	
  oranges,	
  and	
  grapes).	
  	
  Ruffles,	
  fruit,	
  a	
  head	
  covering,	
  and	
  lots	
  of	
  jewelry	
  

comprise	
  the	
  clothing	
  signifiers	
  that	
  indicate	
  this	
  is	
  a	
  Carmen	
  Miranda	
  impersonation.	
  	
  The	
  

record	
  is	
  clearly	
  an	
  actual	
  Carmen	
  Miranda	
  recording.	
  	
  

Part	
  way	
  through	
  her	
  performance,	
  the	
  record	
  begins	
  to	
  skip	
  though	
  Lucy	
  valiantly	
  tries	
  

to	
  keep	
  pace	
  by	
  moving	
  her	
  mouth	
  to	
  the	
  words.	
  	
  Ethel	
  races	
  back	
  to	
  the	
  kitchen	
  first	
  mistakenly	
  

increasing	
  the	
  playback	
  speed	
  then	
  slowing	
  it	
  down	
  too	
  much.	
  	
  Throughout	
  the	
  variant	
  speeds	
  

and	
  skipping	
  repetitions,	
  Lucy	
  gamely	
  moves	
  her	
  mouth	
  along,	
  first	
  rapidly	
  then	
  very	
  slowly.	
  	
  

Lucy’s	
  lip-­‐synching	
  does	
  not	
  mock	
  Carmen	
  Miranda	
  nor	
  does	
  it	
  aim	
  to	
  highlight	
  her	
  own	
  

performance	
  skills	
  as	
  superior.	
  	
  Based	
  on	
  the	
  live	
  studio	
  audience	
  reactions	
  what	
  makes	
  Lucy’s	
  

performance	
  comic	
  is	
  her	
  patent	
  inability	
  to	
  keep	
  pace	
  with	
  the	
  record’s	
  differing	
  speeds.	
  	
  Lucy’s	
  

uncoordinated	
  movements	
  and	
  general	
  lack	
  of	
  grace	
  also	
  seem	
  to	
  elicit	
  laughter	
  from	
  the	
  

audience.	
  	
  She	
  uses	
  wide	
  flailing	
  arm	
  movements,	
  trips	
  over	
  furniture,	
  and	
  at	
  the	
  song’s	
  end	
  

flops	
  into	
  a	
  chair	
  with	
  her	
  legs	
  sprawled.	
  	
  The	
  self-­‐effacing	
  performance	
  style	
  widens	
  the	
  

                                                
85	
  The	
  episode’s	
  credits	
  do	
  not	
  mention	
  who	
  was	
  responsible	
  for	
  the	
  wardrobe	
  and	
  costumes,	
  though	
  we	
  do	
  know	
  

that	
  Max	
  Factor	
  did	
  the	
  makeup.	
  

86	
  Ball	
  and	
  Arnaz	
  appear	
  to	
  be	
  about	
  the	
  same	
  height	
  when	
  she	
  is	
  in	
  flats,	
  which	
  may	
  explain	
  why	
  her	
  Carmen	
  Drag	
  

does	
  not	
  include	
  platform	
  shoes	
  so	
  as	
  not	
  to	
  draw	
  attention	
  to	
  his	
  diminutive	
  stature.	
  



249	
   

intertextual	
  gap	
  between	
  her	
  performance	
  and	
  Carmen’s,	
  thus	
  encouraging	
  the	
  audience’s	
  

laughter.	
  	
  The	
  ‘leakage’	
  of	
  Lucy’s	
  voice	
  into	
  the	
  recognizable	
  Carmen	
  voice	
  is	
  a	
  source	
  of	
  

laughter.	
  	
  The	
  double-­‐voicing	
  parody	
  also	
  comments	
  on	
  the	
  source	
  subject,	
  namely	
  on	
  Carmen	
  

Miranda	
  specifically	
  and	
  ‘Latin’	
  culture	
  more	
  generally.	
  	
  Lucy’s	
  Carmen	
  Drag	
  is	
  admiring	
  and	
  her	
  

parodic	
  commentary	
  suggests	
  that	
  she	
  appreciates	
  Carmen’s	
  artistry	
  and	
  probably	
  Latin	
  

performers’	
  artistry	
  generally.	
  	
  As	
  a	
  parody,	
  Lucy’s	
  drag	
  is	
  very	
  diplomatic	
  in	
  that	
  it	
  highlights	
  

difference	
  without	
  hierarchizing.	
  	
  This	
  is	
  reinforced	
  at	
  the	
  end	
  of	
  the	
  performance	
  when	
  Ricky	
  

embraces	
  Lucy	
  and	
  assures	
  her	
  that	
  he	
  loves	
  her	
  because	
  she	
  is	
  so	
  different	
  from	
  anyone	
  he	
  has	
  

ever	
  known.	
  	
  	
  

Ostensibly	
  Lucy’s	
  Carmen	
  Drag	
  is	
  meant	
  to	
  remind	
  her	
  husband	
  of	
  Cuba	
  and	
  ‘Latin’	
  

culture.	
  	
  In	
  this	
  way	
  her	
  performance	
  is	
  comic	
  in	
  its	
  disastrous	
  failure:	
  she	
  performs	
  as	
  a	
  

Brazilian,	
  not	
  a	
  Cuban;	
  her	
  back-­‐up	
  ‘singer,’	
  Ethel	
  is	
  dressed	
  in	
  stereotypical	
  Hollywood	
  ‘Mexican’	
  

attire;	
  Lucy	
  does	
  a	
  miserable	
  job	
  lip-­‐synching	
  to	
  the	
  record;	
  and	
  she	
  looks	
  more	
  awkward	
  and	
  

gangly	
  than	
  sexy	
  in	
  her	
  costume.	
  	
  Before	
  she	
  begins	
  to	
  sing,	
  the	
  studio	
  audience	
  laughs	
  

immediately	
  upon	
  her	
  Carmen	
  Drag	
  entrance	
  into	
  the	
  living	
  room	
  because	
  she	
  looks	
  

uncomfortable	
  in	
  her	
  attire.	
  	
  Her	
  performance	
  elicits	
  even	
  greater	
  laughter.	
  	
  Comic	
  misfires	
  and	
  

performance	
  failures	
  are	
  a	
  staple	
  of	
  the	
  humor	
  one	
  sees	
  on	
  I	
  Love	
  Lucy	
  generally.	
  	
  Lucille	
  Ball	
  

engaged	
  physical	
  humor	
  on	
  the	
  program	
  and	
  was	
  unafraid	
  to	
  look	
  silly	
  for	
  the	
  sake	
  of	
  a	
  laugh	
  

before	
  the	
  live	
  studio	
  audience.	
  	
  	
  

At	
  the	
  end	
  of	
  her	
  performance,	
  Lucy	
  collapses	
  as	
  the	
  record	
  slows	
  down	
  to	
  a	
  halt.	
  The	
  

humor	
  in	
  her	
  performance	
  is	
  not	
  to	
  mock	
  Latin/a/o	
  American	
  culture	
  but	
  rather	
  to	
  poke	
  fun	
  at	
  

her	
  own	
  earnest,	
  ignorant	
  efforts	
  to	
  create	
  a	
  familiar	
  environment	
  for	
  her	
  husband.	
  	
  Through	
  



250	
   

costume,	
  performance,	
  and	
  creating	
  a	
  ‘Latin’	
  environment	
  that	
  includes	
  banana	
  bunches	
  on	
  the	
  

furniture,	
  Lucy	
  temporarily	
  disrupts	
  social	
  norms	
  to	
  create	
  a	
  carnivalesque	
  moment.	
  	
  In	
  that	
  

moment	
  her	
  fantasia	
  allows	
  her	
  to	
  play	
  a	
  different	
  social	
  role	
  than	
  that	
  of	
  the	
  post-­‐WWII	
  white	
  

housewife.	
  	
  She	
  temporarily,	
  albeit	
  inadequately,	
  becomes	
  the	
  person	
  she	
  thinks	
  Ricky	
  wants	
  her	
  

to	
  be:	
  a	
  desirable	
  Latin/a	
  American	
  performer.	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  

Through	
  the	
  use	
  of	
  humor,	
  the	
  scene	
  cleverly	
  and	
  indirectly	
  negotiates	
  the	
  ambivalence	
  

that	
  television	
  producers	
  –	
  and	
  possibly	
  viewers	
  –	
  initially	
  had	
  about	
  an	
  Anglo	
  “All-­‐American”	
  

woman	
  married	
  to	
  a	
  Cuban	
  (Sanders	
  and	
  Gilbert	
  1993:	
  28).	
  	
  Lucy’s	
  Carmen	
  Drag	
  draws	
  attention	
  

to	
  ethnic	
  and	
  cultural	
  differences	
  between	
  the	
  spouses	
  without	
  privileging	
  either.	
  	
  After	
  the	
  de-­‐

stabilizing	
  carnivalesque	
  moment	
  has	
  ended,	
  it	
  becomes	
  clear	
  that	
  the	
  appeal	
  they	
  have	
  for	
  each	
  

other	
  is	
  in	
  their	
  differences,	
  perhaps	
  prompting	
  a	
  subtle	
  change	
  in	
  fifties	
  social	
  norms	
  that	
  frown	
  

upon	
  an	
  “All	
  American”	
  woman	
  being	
  married	
  to	
  a	
  Cuban.	
  

	
   	
  



251	
   

	
  

	
  

	
  

	
  

Figure	
  46:	
  Jerry	
  Lewis	
  in	
  Carmen	
  Drag	
  for	
  a	
  scene	
  in	
  Scared	
  Stiff	
  (1953)	
  
(screen	
  shot)	
  



252	
   

Scared	
  Stiff	
  (1953)	
  

Though	
  Carmen	
  Miranda	
  herself	
  received	
  little	
  screen	
  time	
  in	
  her	
  final	
  movie,	
  Scared	
  

Stiff,	
  the	
  film	
  does	
  include	
  an	
  example	
  of	
  Jerry	
  Lewis	
  in	
  Carmen	
  Drag	
  that	
  made	
  a	
  lasting	
  

impression.	
  	
  Possibly	
  the	
  last	
  mediated	
  example	
  of	
  Carmen	
  Drag	
  during	
  the	
  performer’s	
  lifetime	
  

(she	
  died	
  two	
  years	
  later),	
  Lewis’	
  rendering	
  carries	
  residue	
  from	
  earlier	
  versions	
  while	
  adding	
  his	
  

own	
  voice.	
  	
  The	
  conceit	
  for	
  Jerry	
  Lewis’	
  Carmen	
  Drag	
  is	
  that	
  Carmen	
  is	
  nowhere	
  to	
  be	
  found	
  in	
  

time	
  to	
  perform	
  before	
  a	
  live	
  audience.	
  	
  Lewis	
  is	
  therefore	
  enlisted	
  to	
  put	
  on	
  her	
  outfit	
  and	
  

perform	
  by	
  lip-­‐synching	
  to	
  a	
  recording	
  of	
  “Mamãe	
  eu	
  quero,”	
  which	
  Dean	
  Martin’s	
  character	
  

plays	
  on	
  an	
  off	
  stage	
  record	
  player.	
  	
  Before	
  beginning	
  my	
  analysis,	
  I	
  should	
  say	
  in	
  the	
  spirit	
  of	
  full	
  

disclosure	
  that	
  I	
  am	
  one	
  of	
  those	
  rare	
  Americans	
  that	
  actually	
  think	
  Jerry	
  Lewis	
  is	
  funny.	
  	
  His	
  

Carmen	
  Drag,	
  however,	
  strikes	
  me	
  as	
  mostly	
  uninspired.	
  	
  By	
  1953	
  Carmen	
  Miranda	
  was	
  an	
  easy	
  

object	
  for	
  unkind	
  parody,	
  which	
  is	
  the	
  tack	
  Lewis’	
  performance	
  seems	
  to	
  take.	
  

In	
  comparing	
  Jerry	
  Lewis’	
  Carmen	
  Drag	
  with	
  Mickey	
  Rooney’s	
  one	
  sees	
  similarities	
  and	
  

differences	
  in	
  how	
  the	
  intertextual	
  gap	
  gets	
  calibrated.	
  	
  Performance-­‐wise	
  both	
  received	
  

instruction	
  from	
  Carmen,	
  though	
  Rooney’s	
  movements	
  in	
  Babes	
  on	
  Broadway	
  are	
  far	
  more	
  

hypersexualized	
  than	
  Lewis’	
  in	
  Scared	
  Stiff.	
  	
  Of	
  course	
  Lewis’	
  awkward	
  movements	
  for	
  the	
  

number	
  align	
  with	
  his	
  overall	
  identifiable	
  physical	
  performance	
  style	
  that	
  frequently	
  includes	
  

tripping,	
  falling,	
  and	
  general	
  lack	
  of	
  coordination.	
  	
  While	
  Rooney	
  exaggerated	
  Carmen’s	
  

sexuality,	
  Lewis’	
  parody	
  downplays	
  sex	
  appeal,	
  which	
  may	
  be	
  more	
  indicative	
  of	
  his	
  own	
  star	
  

persona	
  as	
  an	
  awkward	
  physical	
  bumbler	
  than	
  his	
  efforts	
  to	
  mock	
  Carmen.87	
  	
  	
  

                                                
87	
  I	
  am	
  grateful	
  to	
  Dan	
  Suslak	
  for	
  pointing	
  out	
  that	
  Jerry	
  Lewis’	
  Carmen	
  Drag	
  may	
  not	
  be	
  mean-­‐spirited	
  so	
  much	
  as	
  

Lewis	
  performing	
  the	
  stereotypical	
  white	
  guy	
  who	
  lacks	
  physical	
  coordination	
  or	
  sex	
  appeal.	
  



253	
   

Another	
  significant	
  difference	
  is	
  that	
  Rooney	
  sings,	
  while	
  Lewis	
  lip-­‐synchs.	
  	
  The	
  effect	
  of	
  

actually	
  hearing	
  Rooney	
  sing	
  expands	
  the	
  intertextual	
  gap	
  between	
  his	
  ‘voice’	
  and	
  Carmen’s,	
  

which	
  he	
  manages	
  to	
  do	
  in	
  a	
  way	
  that	
  does	
  not	
  mock	
  his	
  subject.	
  	
  By	
  contrast,	
  Lewis	
  lip-­‐synchs	
  

yet	
  calibrates	
  the	
  gap	
  between	
  his	
  ‘voice’	
  and	
  Carmen’s	
  in	
  a	
  way	
  that	
  could	
  be	
  interpreted	
  as	
  

ridiculing.	
  	
  The	
  most	
  striking	
  similarity	
  between	
  the	
  two	
  examples	
  is	
  that	
  they	
  are	
  both	
  

performed	
  to	
  “Mamãe	
  eu	
  quero;”	
  just	
  as	
  Lucille	
  Ball	
  performed	
  to	
  the	
  song	
  and	
  the	
  singing	
  cats	
  

did	
  in	
  the	
  cartoon	
  mentioned	
  previously,	
  Baby	
  Puss.	
  	
  	
  

Like	
  Lucille	
  Ball	
  two	
  years	
  prior,	
  Lewis	
  lip-­‐synchs	
  to	
  a	
  record	
  suggesting	
  that,	
  perhaps,	
  

Ball’s	
  inspired	
  his	
  performance	
  since	
  he	
  does	
  sing	
  in	
  Scared	
  Stiff	
  and	
  in	
  other	
  films.	
  	
  Similar	
  to	
  

Ball’s	
  performance,	
  Lewis’	
  highlights	
  a	
  lack	
  of	
  coordination	
  rather	
  than	
  skillful	
  kinetic	
  

interpretation	
  as	
  Rooney’sperformance	
  does.	
  	
  Although	
  Ball	
  and	
  Lewis	
  both	
  received	
  instruction	
  

directly	
  from	
  Carmen	
  (Shaw	
  2013:	
  79),	
  the	
  impression	
  each	
  makes	
  is	
  quite	
  different.	
  	
  On	
  the	
  one	
  

hand	
  the	
  two	
  performers	
  use	
  similar	
  devices	
  for	
  eliciting	
  laughter.	
  	
  Technical	
  problems	
  with	
  the	
  

record	
  cause	
  it	
  to	
  skip	
  and	
  highlight	
  what	
  is	
  already	
  repetitive	
  in	
  the	
  song.	
  	
  Mimicry	
  of	
  machines	
  

and	
  drawing	
  physical	
  parallels	
  between	
  the	
  mechanical	
  and	
  human	
  behavior	
  were	
  popular	
  as	
  

parodic	
  comic	
  devices	
  in	
  the	
  early	
  20th	
  century	
  (Bergson	
  1917	
  [1911]:	
  33),	
  famously	
  exemplified	
  

in	
  the	
  Charlie	
  Chaplin	
  film	
  Modern	
  Times	
  (1936).	
  	
  Yet	
  there	
  is	
  a	
  striking	
  difference	
  in	
  delivery	
  

between	
  the	
  Lewis	
  and	
  Ball	
  Carmen	
  Drags.	
  	
  Lewis’	
  performance	
  can	
  be	
  interpreted	
  as	
  drawing	
  

attention	
  to	
  his	
  superiority	
  to	
  Carmen	
  Miranda	
  while	
  Ball’s	
  performance	
  can	
  be	
  interpreted	
  as	
  

emphasizing	
  what	
  she	
  lacks	
  in	
  artistry	
  and	
  appeal.	
  	
  

	
   	
  



254	
   

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  
	
  
Figure	
  47:	
  Charlie	
  Chaplin	
  in	
  a	
  scene	
  from	
  Modern	
  Times	
  (1936)	
  (screen	
  shot)	
  



255	
   

For	
  example,	
  part	
  way	
  through	
  the	
  song	
  Lewis	
  undermines	
  the	
  verbal	
  artistry	
  for	
  which	
  

Carmen	
  was	
  well	
  known.	
  He	
  plucks	
  a	
  banana	
  out	
  of	
  his	
  turban,	
  takes	
  a	
  bite,	
  and	
  continues	
  to	
  

mouth	
  the	
  words	
  while	
  visibly	
  chewing	
  the	
  fruit.	
  	
  Inexplicably	
  and	
  illogically	
  the	
  recording	
  

becomes	
  garbled.	
  	
  Meanwhile,	
  Dean	
  Martin’s	
  character	
  stands	
  by	
  the	
  record	
  player	
  offstage	
  

looking	
  confused.	
  	
  In	
  this	
  carnivalesque,	
  cross-­‐dressed	
  moment	
  Jerry	
  Lewis	
  is	
  the	
  court	
  fool	
  who	
  

defies	
  reason	
  through	
  an	
  earnestness	
  that	
  would	
  be	
  unachievable	
  for	
  the	
  highly	
  constructed	
  

Carmen	
  Miranda.	
  	
  Although	
  the	
  turban	
  and	
  its	
  fruit	
  continue	
  to	
  signal	
  the	
  carnivalesque	
  in	
  

Carmen’s	
  final	
  film,	
  she	
  is	
  no	
  longer	
  in	
  on	
  the	
  joke.	
  	
  Rather	
  she	
  has	
  become	
  the	
  butt	
  of	
  the	
  joke.	
  	
  

Of	
  course,	
  Jerry	
  Lewis’	
  characters	
  in	
  other	
  films	
  from	
  the	
  era	
  frequently	
  are	
  foolish	
  

innocents	
  capable	
  of	
  defying	
  logic	
  (for	
  example,	
  briefly	
  walking	
  on	
  water	
  in	
  The	
  Caddy’s	
  “Gay	
  

Continental”	
  [1953]	
  musical	
  number).	
  	
  By	
  1953,	
  it	
  would	
  seem	
  that	
  Jerry	
  Lewis’	
  comic	
  persona	
  –

carnivalesque	
  in	
  its	
  ability	
  to	
  defy	
  reason	
  –	
  has	
  the	
  power	
  to	
  call	
  into	
  question	
  the	
  continued	
  

relevance	
  of	
  Carmen	
  Miranda’s	
  comic	
  persona.	
  	
  “Mamãe	
  eu	
  quero”	
  was	
  by	
  now	
  dated	
  song,	
  

some	
  thirteen	
  years	
  old.	
  	
  It	
  would	
  seem	
  that	
  like	
  the	
  needle	
  on	
  the	
  record,	
  Carmen	
  was	
  stuck	
  

repeating	
  the	
  same	
  refrain.	
  	
  In	
  Scared	
  Stiff,	
  her	
  routine	
  gets	
  freshened	
  up	
  when	
  Jerry	
  Lewis’	
  

‘voice’	
  leaks	
  recognizably	
  and	
  illogically	
  into	
  the	
  performance.	
  	
  This	
  happens	
  quite	
  literally	
  at	
  the	
  

end	
  of	
  the	
  routine	
  when	
  he	
  stops	
  moving	
  his	
  mouth	
  yet	
  his	
  voice	
  can	
  be	
  heard	
  coming	
  from	
  the	
  

recording	
  shouting,	
  “Hey	
  ma!”	
  

Costume-­‐wise,	
  Jerry	
  Lewis’	
  Carmen	
  Drag	
  is	
  evocative	
  of	
  earlier	
  examples.	
  	
  Like	
  Rooney,	
  

Lewis	
  wears	
  platform	
  shoes,	
  a	
  turban,	
  and	
  plenty	
  of	
  costume	
  jewelry.	
  	
  The	
  film’s	
  costume	
  

designer,	
  Edith	
  Head,	
  was	
  a	
  well	
  established	
  and	
  respected	
  figure	
  in	
  Hollywood	
  by	
  the	
  time	
  the	
  



256	
   

film	
  was	
  made.88	
  	
  Head	
  needed	
  to	
  costume	
  Carmen	
  for	
  the	
  film	
  and	
  to	
  create	
  cross-­‐dressed	
  

Carmen	
  Drag	
  that	
  would	
  include	
  recognizable	
  clothing	
  symbols.	
  	
  Moreover,	
  in	
  the	
  “Mamãe	
  eu	
  

quero”	
  scene	
  Lewis	
  is	
  ostensibly	
  meant	
  to	
  fool	
  the	
  diegetic	
  audience	
  with	
  his	
  impersonation.	
  	
  

Head’s	
  design	
  for	
  the	
  tall,	
  thin,	
  male	
  comic	
  is	
  relatively	
  understated	
  when	
  compared	
  with	
  the	
  

fantasias	
  Yvonne	
  Wood	
  had	
  designed	
  for	
  Carmen	
  from	
  1943	
  to	
  1945,	
  which	
  often	
  mixed	
  garish	
  

colors.	
  	
  	
  	
  	
  

Since	
  Scared	
  Stiff	
  was	
  filmed	
  in	
  black	
  and	
  white,	
  the	
  impact	
  of	
  such	
  mixing	
  would	
  have	
  

been	
  lost.	
  	
  This	
  probably	
  explains	
  Head’s	
  decision	
  to	
  focus	
  on	
  parodying	
  Carmen’s	
  turban	
  and	
  

shoes.	
  	
  Moreover,	
  these	
  were	
  already	
  important	
  components	
  of	
  Carmen’s	
  recognizable	
  look	
  and	
  

could	
  easily	
  be	
  exaggerated	
  without	
  regard	
  to	
  color.	
  	
  Another	
  advantage	
  to	
  bringing	
  these	
  two	
  

clothing	
  symbols	
  to	
  the	
  fore	
  was	
  that	
  they	
  further	
  accentuated	
  Jerry	
  Lewis’	
  height	
  and	
  

slenderness.	
  	
  	
  

The	
  turban’s	
  use	
  in	
  Scared	
  Stiff	
  demonstrates	
  that	
  one	
  cannot	
  take	
  a	
  strictly	
  formalist	
  

approach	
  to	
  Carmen	
  Miranda’s	
  costume	
  symbols.	
  	
  The	
  symbols	
  themselves	
  are	
  used	
  each	
  time	
  

in	
  new	
  emergent	
  ways	
  such	
  that	
  it	
  is	
  impossible	
  to	
  assign	
  unchanging	
  meanings	
  to	
  particular	
  

garments.	
  	
  To	
  suggest,	
  for	
  example,	
  that	
  Carmen’s	
  turban	
  is	
  a	
  subtle	
  signifier	
  of	
  blackness	
  

throughout	
  her	
  career	
  is	
  to	
  miss	
  the	
  flexibility	
  of	
  the	
  turban’s	
  meaning	
  that	
  is	
  shaped	
  by	
  how	
  it	
  

                                                
88	
  Edith	
  Head	
  was	
  one	
  of	
  Hollywood’s	
  most	
  enduring	
  and	
  successful	
  costume	
  designers.	
  	
  From	
  1938	
  to	
  1967	
  she	
  

was	
  Paramount’s	
  chief	
  designer,	
  continuing	
  to	
  work	
  through	
  1982	
  (Leese	
  1991).	
  	
  While	
  Head	
  was	
  not	
  known	
  for	
  

designing	
  innovative	
  fashions	
  such	
  as	
  Adrian	
  did	
  at	
  MGM	
  (1928-­‐1942),	
  her	
  reputation	
  was	
  built	
  on	
  creating	
  the	
  

‘right’	
  look	
  for	
  a	
  character	
  even	
  if	
  that	
  look	
  was	
  not	
  particularly	
  distinctive	
  or	
  glamorous.	
  	
  	
  

	
  



257	
   

gets	
  deployed	
  (cf.	
  Ovalle	
  2011:	
  63).	
  	
  As	
  we	
  saw	
  earlier,	
  the	
  fashion	
  shift	
  that	
  occurred	
  after	
  1947	
  

significantly	
  depleted	
  the	
  glamour	
  previously	
  associated	
  with	
  Carmen’s	
  turban.	
  	
  By	
  the	
  time	
  the	
  

turban	
  sat	
  atop	
  Jerry	
  Lewis’	
  head	
  in	
  1953’s	
  Scared	
  Stiff,	
  the	
  clothing	
  symbol	
  was	
  clearly	
  a	
  point	
  of	
  

particular	
  ridicule.	
  In	
  short,	
  the	
  turban	
  functions	
  here	
  as	
  a	
  dated	
  and	
  silly	
  costume	
  accessory	
  that	
  

reflects	
  shifting	
  attitudes	
  towards	
  Carmen’s	
  star	
  persona.	
  	
  Overall	
  Lewis’	
  ensemble	
  bears	
  a	
  

resemblance	
  to	
  Lucille	
  Ball’s:	
  his	
  long	
  fitted	
  skirt	
  has	
  a	
  ruffled	
  embellishment	
  at	
  the	
  front,	
  full	
  

sleeves,	
  and	
  the	
  illusion	
  of	
  a	
  bare	
  midriff.	
  	
  As	
  previously	
  mentioned	
  he	
  wears	
  bracelets,	
  dangly	
  

earrings,	
  and	
  a	
  fruit	
  bedecked	
  turban.	
  	
  

Perhaps	
  the	
  most	
  comic	
  aspect	
  of	
  Lewis’	
  ensemble	
  are	
  his	
  platform	
  shoes,	
  which	
  appear	
  

to	
  have	
  6-­‐8	
  inch	
  soles	
  sculpted	
  to	
  emphasize	
  their	
  enormity.	
  	
  Unlike	
  Mickey	
  Rooney	
  who	
  darted	
  

around	
  the	
  stage,	
  Lewis’	
  performance	
  emphasizes	
  the	
  difficulty	
  he	
  has	
  walking	
  and	
  moving	
  

about	
  in	
  platforms.	
  	
  He	
  takes	
  awkward	
  short	
  steps	
  and	
  hunches	
  his	
  back,	
  further	
  emphasizing	
  his	
  

height	
  and	
  slenderness.	
  	
  It	
  is	
  possible	
  that	
  his	
  performance	
  is	
  meant	
  to	
  draw	
  attention	
  to	
  his	
  own	
  

lack	
  of	
  coordination.	
  	
  It	
  may	
  also	
  be	
  that	
  his	
  parody	
  comments	
  on	
  Carmen’s	
  star	
  persona	
  as	
  out-­‐

of-­‐date	
  and	
  tired.	
  	
  Regardless	
  of	
  the	
  interpretation,	
  there	
  is	
  no	
  mistaking	
  that	
  this	
  is	
  a	
  Jerry	
  Lewis	
  

performance	
  in	
  which	
  his	
  signature	
  physical	
  comedy	
  is	
  incorporated	
  to	
  include	
  crossed	
  eyes,	
  

logic-­‐defying	
  elements	
  (altering	
  the	
  recorded	
  song	
  by	
  eating	
  a	
  banana),	
  and	
  the	
  comic	
  nature	
  of	
  

his	
  long,	
  lanky	
  body.	
  

	
  

Tropicália	
  and	
  Carmen	
  Drag	
  	
  

After	
  Carmen	
  Miranda	
  debuted	
  her	
  baiana	
  in	
  1939’s	
  Banana	
  da	
  terra,	
  Brazilians	
  from	
  all	
  

walks	
  of	
  life	
  dressed	
  as	
  Carmen’s	
  version	
  of	
  the	
  baiana	
  that	
  carnival	
  season.	
  	
  Many	
  of	
  those	
  



258	
   

people	
  were	
  men.	
  	
  Though	
  cross-­‐dressing	
  has	
  long	
  been	
  a	
  part	
  of	
  carnival	
  festivities,	
  Carmen’s	
  

baiana	
  became	
  an	
  important	
  means	
  for	
  gay	
  men	
  to	
  both	
  challenge	
  and	
  reinforce	
  normative	
  

masculinity	
  and	
  femininity	
  in	
  the	
  first	
  half	
  of	
  the	
  20th	
  century	
  (Green	
  1999:	
  1).	
  	
  According	
  to	
  

historian	
  James	
  N.	
  Green,	
  these	
  “falsas	
  baianas”	
  [false	
  baianas] 89	
  engaged	
  Carmen	
  Drag	
  in	
  a	
  

campy	
  fashion	
  in	
  order	
  to	
  parody	
  gender	
  (Green	
  1999:	
  287	
  FN	
  5).	
  	
  

I	
  have	
  not	
  been	
  able	
  to	
  locate	
  evidence	
  of	
  widespread	
  Carmen	
  Drag	
  in	
  Brazil	
  between	
  

WWII	
  and	
  the	
  mid-­‐1960s,	
  though	
  it	
  is	
  possible	
  she	
  remained	
  a	
  popular	
  carnival	
  fantasia	
  for	
  gay	
  

men.	
  	
  Rather	
  the	
  most	
  notable	
  reappearance	
  of	
  Carmen	
  Drag	
  in	
  Brazil	
  comes	
  in	
  the	
  late	
  1960s	
  

when	
  Brazil	
  was	
  under	
  a	
  repressive	
  dictatorship	
  that	
  was	
  especially	
  harsh	
  towards	
  non-­‐

normative	
  sexualities.	
  	
  An	
  artistic	
  movement	
  emerged	
  in	
  this	
  climate	
  to	
  engage	
  Carmen	
  Drag	
  

and	
  Carmen’s	
  carnivalesque	
  connotations	
  for	
  political	
  commentary	
  and	
  social	
  transgression:	
  

tropicália.	
  

Tropicália	
  began	
  in	
  Salvador,	
  Bahia,	
  Brazil	
  in	
  the	
  late	
  sixties	
  and	
  was	
  a	
  “short-­‐lived	
  but	
  

high-­‐impact	
  cultural	
  movement”	
  (Dunn	
  2001:	
  1).	
  	
  Some	
  of	
  the	
  tropicalistas’	
  most	
  influential	
  

members	
  were	
  intellectual,	
  creative,	
  and	
  politically	
  dissatisfied	
  as	
  they	
  came	
  of	
  age	
  during	
  the	
  

dictatorship.	
  	
  Their	
  movement	
  snowballed	
  in	
  1968	
  just	
  as	
  other	
  countercultural	
  happenings	
  and	
  

protests	
  were	
  occurring	
  around	
  the	
  world	
  in	
  Mexico	
  City	
  and	
  Paris,	
  for	
  example.	
  	
  Like	
  many	
  of	
  

their	
  international	
  peers	
  involved	
  in	
  social	
  justice	
  movements,	
  the	
  Bahian	
  university	
  students	
  

were	
  educated	
  artists,	
  poets,	
  and	
  musicians.	
  	
  	
  

                                                
89	
  In	
  1944	
  a	
  record	
  entitled	
  “Falsa	
  baiana”	
  was	
  released,	
  which	
  may	
  or	
  may	
  not	
  have	
  been	
  a	
  subtle	
  critique	
  aimed	
  

at	
  Carmen’s	
  “Americanized”	
  baiana	
  	
  (McCann	
  2004:	
  82).	
  	
  	
  

	
  



259	
   

An	
  important	
  piece	
  of	
  tropicália’s	
  aesthetics	
  and	
  ideology	
  was	
  the	
  evocation	
  of	
  

cannibalism,	
  an	
  ironic	
  sensibility	
  with	
  precedent	
  in	
  Brazil.	
  	
  As	
  discussed	
  in	
  chapter	
  1,	
  the	
  

modernistas	
  explored	
  cultural	
  cannibalism	
  as	
  a	
  way	
  to	
  proudly	
  signify	
  brasilidade.	
  	
  Although	
  the	
  

concept	
  of	
  cultural	
  cannibalism	
  emerged	
  in	
  the	
  twenties,	
  it	
  did	
  not	
  gain	
  broad	
  traction	
  until	
  the	
  

sixties.	
  	
  The	
  tropicalists	
  worked	
  in	
  a	
  range	
  of	
  media	
  to	
  put	
  into	
  practice	
  the	
  “devouring	
  and	
  

assimilating”	
  of	
  foreign	
  influences	
  into	
  Brazilian	
  culture	
  (Young	
  1998:	
  6).90	
  	
  Music	
  and	
  film	
  were	
  

especially	
  fertile	
  areas	
  for	
  exploring	
  the	
  theme.	
  

	
   “Tropicália”	
  was	
  an	
  assumed	
  moniker;	
  the	
  name	
  an	
  ironic	
  celebration	
  of	
  Brazil	
  as	
  a	
  

tropical	
  country	
  –	
  caught	
  between	
  outsiders’	
  tropicalist	
  fantasies	
  of	
  the	
  nation	
  as	
  a	
  natural	
  

paradise	
  yet	
  fraught	
  with	
  political	
  violence	
  and	
  social	
  inequity.	
  	
  In	
  its	
  imagery	
  and	
  music	
  

tropicália	
  sought	
  to	
  evoke	
  the	
  stereotypes	
  while	
  counterbalancing	
  them	
  with	
  pointed	
  references	
  

to	
  the	
  misery	
  so	
  many	
  Brazilians	
  suffered.	
  	
  Tropicália	
  mocked	
  the	
  bourgeoisie	
  and	
  generally	
  

challenged	
  accepted	
  notions	
  about	
  brasilidade.	
  	
  In	
  terms	
  of	
  movies,	
  filmmakers	
  critiqued	
  the	
  

government	
  indirectly	
  by	
  making	
  films	
  set	
  in	
  mythical	
  and	
  colonial	
  times.	
  	
  Among	
  the	
  films	
  to	
  do	
  

so	
  and	
  to	
  incorporate	
  cannibalism	
  in	
  their	
  plots	
  was	
  Macunaíma	
  (1969)91	
  and	
  Como	
  gostoso	
  era	
  

o	
  meu	
  francês	
  [How	
  Tasty	
  was	
  my	
  Little	
  Frenchman]	
  (1971).	
  	
  	
  

                                                
90Interestingly,	
  comer	
  [to	
  eat]	
  in	
  Brazilian	
  Portuguese	
  also	
  has	
  a	
  slang	
  sexual	
  connotation.	
  	
  As	
  has	
  been	
  widely	
  

documented	
  (e.g.	
  Fry	
  1991),	
  the	
  verb	
  is	
  used	
  to	
  indicate	
  taking	
  the	
  ‘active’	
  role	
  in	
  penetrative	
  sex,	
  either	
  between	
  

two	
  men	
  or	
  between	
  a	
  man	
  and	
  a	
  woman.	
  	
  In	
  this	
  way	
  the	
  movement	
  has	
  connotations	
  associated	
  with	
  idealized	
  

Brazilian	
  understandings	
  of	
  masculinity.	
  	
  To	
  my	
  knowledge	
  penetrative	
  sex	
  between	
  two	
  women	
  is	
  not	
  described	
  

according	
  to	
  these	
  terms.	
  

91	
  Macunaíma	
  is	
  a	
  film	
  adaptation	
  of	
  the	
  modernist	
  novel	
  by	
  Mário	
  de	
  Andrade	
  (1928).	
  



260	
   

	
   For	
  many	
  musicians	
  in	
  the	
  movement,	
  it	
  was	
  important	
  to	
  create	
  música	
  popular	
  

brasileira	
  (MPB)	
  that	
  would	
  be	
  highly	
  accessible	
  while	
  preserving	
  a	
  political	
  and	
  didactic	
  edge	
  

(Veloso	
  2002	
  [1997]).	
  	
  Musicians	
  Caetano	
  Veloso	
  and	
  Gilberto	
  Gil	
  collaborated	
  with	
  other	
  artists	
  

in	
  1968	
  to	
  record	
  Tropicália	
  ou	
  Panis	
  et	
  Circencis	
  (Tropicália	
  or	
  Bread	
  and	
  Circuses	
  [from	
  the	
  

Latin;	
  Juvenal’s	
  satire	
  criticizing	
  Roman	
  excess]).	
  	
  The	
  album	
  engaged	
  a	
  mix	
  of	
  musical	
  styles	
  

from	
  around	
  the	
  world	
  –	
  exemplifying	
  cultural	
  cannibalism	
  –	
  to	
  critique	
  Brazilian	
  socio-­‐politics.	
  	
  

One	
  of	
  the	
  album’s	
  songs	
  is	
  Caetano	
  Veloso’s	
  “Tropicália,”	
  which	
  became	
  the	
  movement’s	
  

anthem	
  (see	
  Appendix	
  D	
  for	
  full	
  lyrics).	
  The	
  song	
  ironically	
  evokes	
  symbols	
  of	
  Brazilian	
  patriotism	
  

from	
  different	
  eras	
  including	
  popular	
  sexualized	
  imagery	
  of	
  the	
  mulata	
  and	
  romantic	
  notions	
  of	
  

the	
  folkloric	
  Indian	
  figure,	
  Iracema.	
  	
  	
  The	
  song	
  opens	
  with	
  an	
  early	
  Western	
  perception	
  of	
  Brazil	
  

as	
  described	
  in	
  a	
  letter	
  from	
  Portuguese	
  explorer,	
  Pero	
  Vaz	
  da	
  Caminha	
  to	
  the	
  Portuguese	
  king	
  

and	
  states	
  “everything	
  plants	
  itself,	
  everything	
  grows	
  and	
  flourishes”	
  (lines	
  1-­‐7).	
  	
  Later	
  lines	
  in	
  

the	
  song	
  evoke	
  images	
  of	
  poor,	
  hungry	
  children	
  –	
  “on	
  her	
  knees,	
  a	
  child	
  smiling,	
  ugly,	
  and	
  dead”	
  

(line	
  26)	
  –	
  that	
  then	
  get	
  counterbalanced	
  with	
  ambivalent	
  parodies	
  of	
  middle-­‐class	
  consumerism	
  

–	
  “on	
  the	
  inside	
  patio	
  there’s	
  a	
  pool”	
  (line	
  32).	
  	
  

The	
  song	
  closes	
  with	
  a	
  Carmen	
  Miranda	
  reference:	
  “Carmen	
  Miranda-­‐da-­‐da-­‐da”	
  (line	
  64).	
  	
  

Composer/singer	
  Caetano	
  Veloso92	
  has	
  said	
  that	
  for	
  many	
  Brazilians	
  of	
  his	
  generation	
  (b.	
  1942),	
  

                                                
92	
  Of	
  those	
  involved	
  in	
  the	
  tropicália	
  movement,	
  Caetano	
  Veloso	
  has	
  by	
  far	
  been	
  the	
  most	
  vocal	
  in	
  terms	
  of	
  

publishing	
  articles	
  and	
  books	
  and	
  providing	
  interviews	
  in	
  which	
  he	
  addresses	
  Carmen	
  Miranda’s	
  significance	
  to	
  the	
  

movement.	
  	
  I	
  do	
  not	
  include	
  his	
  observations	
  in	
  order	
  deliberately	
  to	
  exclude	
  the	
  opinions	
  of	
  other	
  tropicalistas	
  but	
  

rather	
  because	
  others	
  have	
  not	
  been	
  so	
  vocal,	
  including	
  the	
  Afro-­‐Brazilian	
  Gilberto	
  Gil	
  who	
  was	
  eventually	
  

appointed	
  as	
  Brazilian	
  Minister	
  of	
  Culture.	
  



261	
   

Carmen	
  Miranda	
  was	
  the	
  “culturally	
  repulsive”	
  embodiment	
  of	
  US	
  cultural	
  imperialism	
  and	
  the	
  

Hollywood-­‐ization	
  of	
  Brazil	
  (Dunn	
  1996).	
  	
  Evoking	
  the	
  star	
  in	
  a	
  song	
  filled	
  with	
  ambiguities	
  by	
  

simply	
  saying	
  her	
  name	
  means	
  acknowledging	
  both	
  her	
  tragic	
  relationship	
  with	
  Brazilian	
  cultural	
  

representation	
  and	
  interpretation	
  abroad	
  and	
  her	
  contributions	
  to	
  MPB	
  (Dunn	
  2001:	
  92).	
  	
  

The	
  song	
  calls	
  attention	
  to	
  Carmen’s	
  ambiguous	
  Brazilian	
  iconic	
  status	
  and	
  does	
  so	
  

poetically.	
  	
  “Carmen	
  Miranda-­‐da-­‐da-­‐da-­‐da”	
  echoes	
  the	
  sonic	
  repetitions	
  from	
  earlier	
  in	
  the	
  song,	
  

e.g.	
  “Hail	
  Ipanema-­‐ma-­‐ma-­‐ma”	
  (line	
  51).	
  	
  It	
  also	
  is	
  also	
  evocative	
  of	
  Carmen’s	
  own	
  vocal	
  delivery	
  

style,	
  which,	
  as	
  previously	
  discussed,	
  delighted	
  in	
  repetitions,	
  e.g.	
  “Mamãe	
  eu	
  quero.”	
  	
  “Carmen	
  

Miranda-­‐da-­‐da-­‐da-­‐da”	
  has	
  the	
  added	
  benefit	
  of	
  indexing	
  the	
  early	
  20th	
  century	
  avant-­‐garde	
  

European	
  movement,	
  Dadaism.	
  

Tropicália	
  engaged	
  ‘antropófago’	
  [anthropophagy]	
  to	
  re-­‐use	
  a	
  range	
  of	
  pop	
  culture	
  

artifacts	
  including	
  Carmen	
  Miranda.93	
  	
  Cannibalism	
  and	
  Carmen	
  Miranda	
  references	
  injected	
  the	
  

movement	
  with	
  a	
  carnival	
  spirit	
  that	
  literalized	
  consumerist	
  consumption	
  while	
  reversing	
  the	
  

social	
  order.	
  	
  Cross-­‐dressed	
  Carmen	
  Drag	
  is	
  especially	
  appropriate	
  in	
  a	
  carnivalesque	
  context,	
  

such	
  as	
  depicted	
  in	
  the	
  1970	
  Carlos	
  Diegues-­‐directed	
  film	
  Os	
  Herdeiros	
  [The	
  Heirs],	
  a	
  saga	
  safely	
  

set	
  between	
  1930	
  and	
  1964,	
  before	
  the	
  military	
  coup.94	
  	
  In	
  one	
  scene	
  “Carmen”	
  performs	
  attired	
  

in	
  her	
  Hollywood	
  baiana	
  against	
  a	
  backdrop	
  of	
  the	
  familiar	
  Rio	
  de	
  Janeiro	
  coast.	
  	
  The	
  scene	
  is	
  

meant	
  to	
  parody	
  outsiders’	
  perceptions	
  of	
  Brazil	
  as	
  a	
  tropical	
  paradise	
  filled	
  with	
  Carmens.	
  

                                                
93	
  In	
  many	
  ways,	
  this	
  re-­‐use	
  trend	
  was	
  not	
  unlike	
  the	
  sixties	
  pop	
  art	
  gaining	
  traction	
  in	
  the	
  US,	
  best	
  exemplified	
  in	
  

Andy	
  Warhol’s	
  series	
  of	
  celebrity	
  screen	
  prints.	
  	
  Yet	
  the	
  tropicalistas	
  were	
  arguably	
  much	
  more	
  lucid	
  about	
  their	
  

objectives	
  than	
  any	
  US	
  pop	
  artist	
  and	
  certainly	
  more	
  political.	
  

94	
  Unfortunately	
  I	
  have	
  been	
  unable	
  to	
  obtain	
  access	
  to	
  a	
  copy	
  of	
  the	
  film	
  and	
  have	
  not	
  seen	
  it	
  in	
  its	
  entirety.	
  



262	
   

Another	
  notable	
  example	
  of	
  Carmen	
  Drag	
  in	
  the	
  tropicália	
  movement	
  was	
  when	
  Caetano	
  

Veloso	
  returned	
  from	
  political	
  exile	
  to	
  Brazil	
  in	
  the	
  early	
  seventies.	
  	
  At	
  that	
  time	
  he	
  wore	
  Carmen	
  

Drag	
  and	
  sang	
  “O	
  que	
  é	
  que	
  a	
  baiana	
  tem?”	
  for	
  a	
  number	
  of	
  concerts.	
  	
  He	
  has	
  described	
  his	
  drag	
  

as	
  an	
  effort	
  to	
  convey	
  a	
  complex	
  array	
  of	
  meanings:	
  	
  to	
  pay	
  homage	
  to	
  Carmen,	
  to	
  subvert	
  

normative	
  sexualities	
  and	
  genders,	
  and	
  to	
  comment	
  on	
  brasilidade	
  generally	
  (Veloso	
  (2002	
  

[1997]).	
  The	
  performer	
  has	
  widely	
  discussed	
  and	
  written	
  about	
  the	
  importance	
  to	
  him	
  of	
  re-­‐

claiming/re-­‐digesting	
  Carmen	
  Miranda	
  whom	
  his	
  Brazilian	
  peers	
  perceived	
  as	
  an	
  outsider’s	
  

caricature.	
  	
  Although	
  the	
  tropicalistas	
  strove	
  to	
  parody	
  and	
  challenge	
  outsiders’	
  stereotypes	
  of	
  

Brazil	
  as	
  a	
  verdant,	
  natural	
  paradise,	
  the	
  image	
  is	
  not	
  one	
  easily	
  shaken.	
  	
  Often	
  Brazilian	
  irony	
  

gets	
  misunderstood	
  outside	
  of	
  Brazil.95	
  	
  	
  

After	
  the	
  tropicália	
  movement	
  of	
  the	
  late	
  sixties	
  and	
  early	
  seventies,	
  Carmen	
  Drag	
  in	
  

Brazil	
  seems	
  to	
  have	
  gone	
  on	
  hiatus	
  until	
  1984	
  when	
  it	
  re-­‐emerged	
  during	
  carioca	
  carnival.	
  	
  That	
  

year	
  a	
  group	
  of	
  gay	
  revelers	
  wore	
  Carmen	
  fantasias	
  for	
  their	
  “Banda	
  de	
  Carmen	
  Miranda,”	
  a	
  

group	
  that	
  had	
  splintered	
  off	
  from	
  the	
  Banda	
  de	
  Ipanema,	
  which	
  had	
  been	
  founded	
  in	
  1966	
  in	
  

response	
  to	
  the	
  1964	
  military	
  coup	
  (Green	
  1999:	
  288	
  FN	
  9).	
  	
  Dressed	
  as	
  Carmen,	
  the	
  Banda	
  de	
  

Carmen	
  Miranda	
  took	
  to	
  the	
  streets	
  of	
  Rio’s	
  beachfront	
  neighborhood,	
  Ipanema,	
  publicly	
  

critiquing	
  heteronormativity	
  and	
  celebrating	
  gay	
  pride	
  (Green	
  1999:	
  2).	
  

	
   	
  

                                                
95	
  While	
  conducting	
  research	
  with	
  Carmen	
  Miranda	
  impersonators	
  in	
  the	
  San	
  Francisco	
  Bay	
  Area,	
  I	
  went	
  to	
  a	
  local	
  
bakery	
  in	
  September	
  2011	
  with	
  a	
  copy	
  of	
  Caetano	
  Veloso’s	
  Tropical	
  Truth	
  in	
  my	
  hand.	
  	
  As	
  I	
  approached	
  the	
  
checkout,	
  the	
  cashier	
  commented	
  suggestively,	
  “Tropical	
  truth.	
  	
  Sounds	
  steamy.”	
  	
  



263	
   

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

Figure	
  48:	
  Brazilian	
  performer,	
  Erik	
  Barreto,	
  in	
  Carmen	
  Drag	
  with	
  Luara	
  
de	
  Vision	
  at	
  the	
  Cabaret	
  Casanova	
  (www.brigittebeaulieu.blogspot.com,	
  
accessed	
  10/22/13)	
  



264	
   

Bananas	
  is	
  my	
  Business	
  (1995)	
  

	
   Some	
  ten	
  years	
  after	
  Banda	
  de	
  Carmen	
  Miranda	
  formed	
  and	
  over	
  twenty	
  years	
  after	
  the	
  

Tropicália	
  movement,	
  Carmen	
  Drag	
  re-­‐entered	
  popular	
  culture	
  to	
  circulate	
  more	
  widely	
  with	
  the	
  

1995	
  theatrical	
  release	
  of	
  Helena	
  Solberg’s	
  documentary	
  Bananas	
  is	
  my	
  Business,	
  in	
  which	
  the	
  

director	
  casts	
  a	
  Brazilian	
  female	
  impersonator	
  for	
  dramatic	
  re-­‐enactments	
  of	
  Carmen’s	
  life.	
  	
  In	
  a	
  

New	
  York	
  Times	
  review	
  of	
  the	
  film	
  at	
  the	
  time	
  of	
  its	
  release,	
  critic	
  Stephen	
  Holden	
  commented	
  

that	
  Carmen	
  Miranda	
  “embodied	
  camp	
  before	
  the	
  concept	
  was	
  invented”	
  (Holden,	
  Stephen,	
  

“Tragic	
  Figure	
  Beneath	
  a	
  Crown	
  of	
  Fruit,”	
  review	
  of	
  Bananas	
  is	
  my	
  Business,	
  7/5/1995,	
  The	
  New	
  

York	
  Times).	
  	
  Holden	
  succinctly	
  captures	
  Carmen’s	
  enduring	
  cultural	
  significance,	
  which	
  I	
  address	
  

here.	
  

Bananas	
  is	
  my	
  Business	
  is	
  a	
  biographical	
  documentary	
  that	
  draws	
  upon	
  the	
  Brazilian	
  

documentarian’s	
  personal	
  experiences	
  as	
  she	
  grapples	
  with	
  her	
  own	
  ambivalence	
  towards	
  

Carmen	
  Miranda’s	
  forties	
  and	
  fifties	
  Hollywood	
  persona.	
  In	
  crafting	
  a	
  narrative,	
  the	
  filmmaker	
  

aims	
  to	
  resolve	
  for	
  herself	
  and	
  for	
  viewers	
  in	
  the	
  US	
  and	
  Brazil	
  what	
  Carmen	
  signifies	
  in	
  terms	
  of	
  

brasilidade.	
  	
  In	
  so	
  doing,	
  the	
  film	
  also	
  indirectly	
  addresses	
  Carmen’s	
  carnival	
  qualities	
  –	
  

masquerade	
  and	
  transgressing	
  social	
  boundaries	
  –	
  through	
  the	
  casting	
  of	
  a	
  cross-­‐dressed	
  

impersonator	
  for	
  re-­‐enactment	
  scenes.	
  

Helena	
  Solberg	
  was	
  born	
  around	
  the	
  same	
  time	
  as	
  Caetano	
  Veloso	
  (depending	
  on	
  the	
  

source,	
  either	
  1938	
  or	
  1942)	
  and	
  shares	
  that	
  generation’s	
  ambivalence	
  toward	
  Carmen.	
  	
  Yet	
  

unlike	
  Veloso	
  who	
  was	
  raised	
  in	
  a	
  relatively	
  modest	
  household	
  in	
  Bahia	
  and	
  became	
  politically	
  

active	
  as	
  a	
  young	
  adult,	
  Solberg	
  grew	
  up	
  in	
  Rio	
  de	
  Janeiro	
  in	
  a	
  white	
  middle-­‐	
  to	
  upper-­‐middle-­‐

class	
  family	
  and	
  seems	
  always	
  to	
  have	
  led	
  a	
  bourgeois	
  lifestyle.	
  	
  She	
  is	
  fluent	
  in	
  English	
  and	
  had	
  



265	
   

always	
  considered	
  herself	
  white	
  until	
  she	
  moved	
  with	
  her	
  husband	
  to	
  Washington	
  DC	
  in	
  the	
  

seventies	
  (archives,	
  Museu	
  Carmen	
  Miranda	
  [MCM]).	
  	
  It	
  was	
  in	
  the	
  US	
  that	
  she	
  first	
  experienced	
  

being	
  a	
  ‘Latina’	
  minority.	
  	
  Although	
  she	
  does	
  not	
  address	
  her	
  encounters	
  with	
  racism	
  in	
  the	
  film,	
  

in	
  a	
  Brazilian	
  interview	
  she	
  says	
  that	
  this	
  is	
  what	
  prompted	
  her	
  to	
  make	
  a	
  documentary	
  about	
  

Carmen	
  (archives,	
  MCM).	
  	
  One	
  of	
  the	
  film’s	
  key	
  devices	
  is	
  to	
  treat	
  Carmen	
  Miranda	
  as	
  a	
  paradox	
  

while	
  articulating	
  the	
  filmmaker’s	
  ambivalence	
  towards	
  the	
  star.	
  	
  In	
  its	
  exploration	
  of	
  doubling,	
  

the	
  film	
  also	
  draws	
  attention	
  to	
  the	
  social	
  construction	
  of	
  femininity.	
  

Solberg’s	
  narrative	
  depicts	
  Carmen	
  Miranda	
  as	
  a	
  tragic	
  female	
  star	
  whose	
  personal	
  life	
  is	
  

ruined	
  by	
  the	
  Hollywood	
  star	
  system.	
  	
  The	
  trope	
  is	
  a	
  familiar	
  one.	
  	
  For	
  example,	
  Marilyn	
  Monroe	
  

(1926-­‐1962)	
  and	
  Judy	
  Garland	
  (1922-­‐1969),	
  whose	
  personal	
  problems	
  were	
  publicly	
  known,	
  have	
  

long	
  been	
  iconic	
  figures	
  of	
  this	
  ilk	
  (Dyer	
  1998	
  [1979]:	
  44).	
  	
  In	
  the	
  case	
  of	
  Garland,	
  her	
  talent,	
  

suffering,	
  and	
  iconic	
  star	
  status	
  coalesced	
  to	
  turn	
  her	
  into	
  a	
  gay	
  icon,	
  including	
  during	
  the	
  

performer’s	
  own	
  lifetime	
  (Dyer	
  1986).	
  Yet	
  unlike	
  Garland,	
  no	
  such	
  narrative	
  about	
  Carmen	
  

Miranda	
  was	
  in	
  wide	
  circulation	
  prior	
  to	
  Helena	
  Solberg’s	
  film	
  despite	
  the	
  performer’s	
  popularity	
  

among	
  cross-­‐dressed	
  impersonators.	
  	
  For	
  the	
  tropicalistas	
  Carmen	
  signified	
  cultural	
  imperialism	
  

and	
  evolving	
  notions	
  of	
  brasilidade.	
  	
  For	
  the	
  Banda	
  de	
  Carmen	
  Miranda	
  she	
  was	
  a	
  means	
  for	
  

parodying	
  gender.	
  	
  But	
  in	
  neither	
  of	
  these	
  examples	
  did	
  Carmen’s	
  biography	
  get	
  evoked	
  to	
  

convey	
  a	
  tragic	
  personal	
  narrative.	
  	
  Rather	
  she	
  was	
  a	
  playful	
  subversive	
  symbol.	
  	
  In	
  what	
  

represents	
  a	
  cultural	
  shift,	
  Helena	
  Solberg	
  re-­‐interprets	
  Carmen	
  Miranda	
  according	
  to	
  pop	
  

culture	
  narratives	
  more	
  commonly	
  found	
  in	
  the	
  US,	
  which	
  circulate	
  biographies	
  about	
  tragic	
  

female	
  celebrities.	
  	
  	
  

	
  



266	
   

To	
  draw	
  upon	
  the	
  trope	
  is	
  to	
  appeal	
  to	
  audience	
  expectations	
  about	
  what	
  happens	
  to	
  

female	
  Hollywood	
  stars	
  who	
  die	
  at	
  a	
  relatively	
  young	
  age.	
  	
  Lauren	
  Berlant	
  (2008)	
  has	
  addressed	
  

the	
  proliferation	
  of	
  circulating	
  narratives	
  about	
  universal	
  feminine	
  suffering	
  as	
  women.	
  	
  She	
  

posits	
  that	
  often	
  the	
  narrative	
  circulates	
  publicly	
  in	
  the	
  form	
  of	
  a	
  tragic	
  biography	
  with	
  which	
  

women	
  fans	
  can	
  locate	
  solidarity.	
  	
  Solidarity	
  comes	
  through	
  fans’	
  identification	
  with	
  the	
  

celebrity’s	
  oppressive	
  experience	
  of	
  practicing	
  normative	
  femininity	
  (Berlant	
  2008:22).	
  	
  

Normative	
  femininity	
  is	
  understood	
  to	
  be	
  harmful	
  yet	
  necessary.	
  A	
  recurring	
  theme	
  in	
  the	
  tragic	
  

star	
  narrative	
  is	
  the	
  notion	
  that	
  a	
  woman’s	
  ‘true’	
  identity	
  is	
  compromised	
  by	
  the	
  very	
  system	
  

that	
  enables	
  her	
  fame.	
  	
  

We	
  might	
  expand	
  the	
  empathy	
  such	
  narratives	
  can	
  evoke	
  to	
  include	
  the	
  oppression	
  one	
  

experiences	
  by	
  practicing	
  normative	
  heterosexuality,	
  which	
  normative	
  femininity	
  implies.	
  	
  

Looked	
  at	
  in	
  this	
  way	
  we	
  can	
  include	
  gay	
  men	
  as	
  another	
  group	
  that	
  may	
  also	
  identify	
  with	
  the	
  

tragic	
  narrative.	
  	
  As	
  we	
  saw	
  earlier,	
  WWII-­‐era	
  gay	
  soldiers	
  frequently	
  performed	
  Carmen	
  Drag	
  in	
  

order	
  to	
  escape	
  the	
  constraints	
  of	
  heteronormative	
  society	
  (addressed	
  in	
  the	
  1994	
  documentary	
  

Coming	
  Out	
  Under	
  Fire	
  and	
  in	
  the	
  book	
  of	
  the	
  same	
  name)	
  as	
  did	
  gay	
  Brazilian	
  men	
  after	
  1939.	
  	
  

Furthermore,	
  since	
  melodrama	
  and	
  tragic	
  narratives	
  appeal	
  to	
  gay	
  camp	
  sensibilities,	
  audiences	
  

familiar	
  with	
  camp	
  would	
  be	
  especially	
  inclined	
  to	
  accept	
  a	
  narrative	
  examining	
  an	
  iconic	
  female	
  

star’s	
  life	
  as	
  it	
  represents	
  universal	
  feminine	
  suffering.	
  	
  	
  

Additionally	
  the	
  tragic	
  star	
  narrative	
  can	
  appeal	
  to	
  Brazilian	
  audiences	
  ambivalent	
  about	
  

what	
  the	
  star	
  has	
  meant	
  for	
  Brazil	
  in	
  terms	
  of	
  brasilidade	
  and	
  cultural	
  imperialism.	
  	
  In	
  a	
  Brazilian	
  

context	
  Carmen	
  Miranda	
  becomes	
  not	
  only	
  a	
  signifier	
  of	
  feminine	
  suffering	
  but	
  also	
  a	
  metonym	
  

for	
  Brazil	
  and	
  Brazilian	
  suffering.	
  	
  Throughout	
  the	
  film	
  Solberg	
  implies	
  than	
  anything	
  grotesque	
  



267	
   

or	
  caricatured	
  in	
  Carmen	
  Miranda’s	
  star	
  persona	
  was	
  the	
  result	
  of	
  external,	
  US	
  influences;	
  the	
  

result	
  of	
  ‘Americanization.’	
  	
  And	
  yet	
  the	
  film	
  wants	
  to	
  humanize	
  and	
  reaffirm	
  Carmen’s	
  star	
  

status	
  within	
  the	
  Hollywood	
  system,	
  itself	
  a	
  very	
  American	
  institution.	
  	
  In	
  Bananas	
  Carmen	
  

emerges	
  more	
  prominently	
  as	
  victimized	
  and	
  commodified	
  and	
  less	
  as	
  the	
  savvy	
  businesswoman	
  

who	
  participated	
  in	
  the	
  branding	
  of	
  her	
  star	
  image.	
  	
  The	
  film	
  ignores	
  Carmen’s	
  career-­‐long	
  

engagement	
  with	
  commercialization	
  via	
  product	
  endorsements	
  that	
  began	
  as	
  early	
  as	
  1930	
  

when	
  she	
  promoted	
  the	
  Brazilian	
  deodorant	
  Leite	
  de	
  Rosas	
  [Rose	
  Milk]	
  (Castro	
  2005:	
  61).	
  	
  

Ironically,	
  by	
  crafting	
  a	
  narrative	
  that	
  victimizes	
  the	
  star,	
  Solberg	
  inadvertently	
  commodifies	
  

Carmen’s	
  suffering.	
  	
  In	
  this	
  regard	
  Bananas	
  is	
  in	
  the	
  tradition	
  of	
  tragic	
  biographies	
  parceled	
  as	
  

marketable	
  stories	
  that	
  then	
  come	
  to	
  be	
  publicly	
  identified	
  with	
  the	
  celebrity’s	
  persona	
  (Coombe	
  

1998:	
  96).	
  	
  	
  

To	
  appeal	
  to	
  Brazilian	
  audiences,	
  Solberg	
  uses	
  an	
  expository	
  mode	
  of	
  documentary	
  

filmmaking,	
  which	
  means	
  narrating	
  the	
  film	
  in	
  a	
  voice-­‐of-­‐authority	
  (Nichols	
  2001:105).	
  	
  The	
  

filmmaker	
  provides	
  narration	
  in	
  English	
  for	
  the	
  US	
  release	
  and	
  in	
  Portuguese	
  for	
  the	
  Brazilian	
  

release.	
  	
  Self-­‐identifying	
  early	
  in	
  the	
  film	
  as	
  Brazilian,	
  Solberg	
  primarily	
  addresses	
  other	
  Brazilians	
  

in	
  a	
  kind	
  of	
  insider’s	
  tone	
  of	
  confidentiality.	
  	
  She	
  recalls	
  being	
  a	
  child	
  at	
  the	
  time	
  of	
  Carmen’s	
  

1955	
  death	
  and	
  what	
  the	
  event	
  meant	
  for	
  her.	
  	
  Further	
  situating	
  herself,	
  Solberg	
  establishes	
  her	
  

class	
  background	
  as	
  she	
  recalls	
  not	
  being	
  allowed	
  onto	
  the	
  street	
  for	
  the	
  funeral	
  procession	
  

because	
  street	
  activities	
  were	
  associated	
  with	
  the	
  lower	
  classes.	
  	
  Though	
  she	
  could	
  not	
  pay	
  

public	
  homage	
  in	
  1955,	
  the	
  filmmaker	
  authenticates	
  her	
  experience	
  through	
  personal	
  

recollection.	
  	
  Such	
  authenticating	
  devices	
  include	
  the	
  use	
  of	
  archival	
  materials	
  (e.g.	
  still	
  images	
  

of	
  photos	
  and	
  letters,	
  news	
  footage,	
  Carmen	
  film	
  clips)	
  and	
  talking	
  head	
  interviews	
  with	
  family	
  



268	
   

members	
  and	
  friends.	
  	
  These	
  elements	
  paired	
  with	
  the	
  filmmaker’s	
  narration	
  aim	
  to	
  address	
  the	
  

viewer	
  directly	
  as	
  Solberg	
  comments	
  on	
  the	
  material	
  and	
  guides	
  the	
  audience	
  on	
  how	
  to	
  

interpret	
  photographs	
  and	
  film	
  footage.	
  	
  Taken	
  together	
  these	
  expository	
  conventions	
  render	
  

the	
  film’s	
  message	
  as	
  ‘true.’	
  	
  These	
  authenticating	
  devices	
  support	
  the	
  filmmaker’s	
  narrative	
  

about	
  a	
  woman	
  whose	
  ‘true	
  identity’	
  was	
  compromised	
  by	
  foreigners.	
  	
  	
  

Carmen	
  Miranda	
  and	
  her	
  ‘true	
  identity’	
  function	
  as	
  a	
  symbol	
  of	
  Brazil	
  and	
  ‘true’	
  Brazilian	
  

identity	
  that	
  is	
  compromised	
  by	
  the	
  system	
  –	
  capitalist	
  and	
  participating	
  in	
  global	
  markets	
  –	
  that	
  

has	
  enabled	
  the	
  country’s	
  economic	
  growth.	
  	
  Fittingly,	
  Solberg	
  includes	
  ‘bananas’	
  in	
  the	
  title	
  as	
  

the	
  banana	
  signifies	
  Carmen	
  Miranda,	
  outsiders’	
  perceptions	
  of	
  Brazilianness,	
  and	
  an	
  actual	
  

natural	
  resource	
  that	
  Brazil	
  has	
  exported.	
  	
  By	
  evoking	
  bananas	
  in	
  conjunction	
  with	
  the	
  complex	
  

star	
  image	
  –	
  caricature	
  of	
  Brazilians	
  and	
  cultural	
  ambassador	
  –	
  the	
  film	
  tries	
  to	
  persuade	
  

Brazilian	
  audiences	
  concerned	
  about	
  US	
  imperialism	
  to	
  perceive	
  the	
  star	
  as	
  exploited	
  in	
  the	
  way	
  

Brazilian	
  resources	
  have	
  been	
  exploited.	
  	
  In	
  this	
  sense	
  Solberg’s	
  documentary	
  is	
  in	
  line	
  with	
  

other	
  Brazilian	
  popular	
  culture	
  that	
  has	
  made	
  this	
  critique.	
  	
  As	
  mentioned	
  earlier,	
  a	
  number	
  of	
  

Brazilian	
  films	
  have	
  addressed	
  imperialism	
  and	
  exploitation	
  (e.g.	
  Carlos	
  Coimbra’s	
  Iracema	
  

[1975]).	
  	
  An	
  important	
  difference	
  between	
  Solberg’s	
  documentary	
  and	
  the	
  earlier	
  critical	
  

seventies	
  narrative	
  films	
  is	
  that	
  she	
  authenticates	
  her	
  film	
  as	
  ‘true’	
  while	
  the	
  other	
  cited	
  

examples	
  rely	
  heavily	
  upon	
  irony	
  and	
  fictionalizing.	
  

Bananas	
  does	
  not	
  explicitly	
  assign	
  responsibility	
  to	
  the	
  star	
  for	
  participating	
  in	
  the	
  

construction	
  and	
  sustainment	
  of	
  her	
  celebrity	
  persona,	
  which	
  the	
  filmmaker	
  finds	
  so	
  troubling.	
  	
  

Rather	
  the	
  documentary	
  is	
  a	
  noncritical	
  affectionate	
  portrait.96	
  	
  The	
  filmmaker	
  opts	
  crafts	
  a	
  

                                                
96	
  Solberg’s	
  refusal	
  to	
  be	
  overtly	
  critical	
  may	
  be	
  in	
  response	
  to	
  the	
  very	
  public	
  harsh	
  criticism	
  Carmen	
  received	
  from	
  



269	
   

representation	
  of	
  her	
  celebrity	
  subject	
  as	
  an	
  exceptional	
  yet	
  ordinary	
  person	
  who	
  was	
  

exploited—key	
  elements	
  in	
  the	
  trope	
  of	
  tragic	
  celebrity	
  narrative.	
  	
  The	
  narration,	
  edited	
  

interviews,	
  and	
  archival	
  materials	
  allow	
  her	
  to	
  create	
  this	
  meaning	
  for	
  the	
  viewer	
  (Nichols	
  

2001:107)	
  as	
  a	
  departure	
  from	
  the	
  accepted	
  image	
  of	
  the	
  star	
  as	
  caricature.	
  	
  The	
  interviews	
  and	
  

archival	
  materials	
  therefore	
  represent	
  the	
  ‘true’	
  Carmen.	
  	
  Revelatory	
  personal	
  information	
  about	
  

the	
  star	
  paired	
  with	
  public	
  footage	
  has	
  the	
  impact	
  of	
  reinforcing	
  the	
  celebrity	
  paradox:	
  ‘stars-­‐as-­‐

special’	
  and	
  simultaneously	
  ‘stars-­‐as-­‐ordinary’	
  (Dyer	
  1998[1979]:	
  43).97	
  	
  	
  

	
   The	
  film	
  begins	
  and	
  ends	
  with	
  the	
  star’s	
  death.	
  	
  A	
  dramatic	
  re-­‐enactment	
  imagines	
  her	
  

dying	
  alone	
  in	
  her	
  bedroom	
  after	
  having	
  collapsed	
  on	
  The	
  Jimmy	
  Durante	
  Show.	
  	
  Though	
  

shadows	
  obscure	
  Carmen’s	
  facial	
  features,	
  a	
  close-­‐up	
  shot	
  of	
  her	
  platformed	
  feet	
  signals	
  that	
  it	
  

is	
  the	
  film’s	
  subject	
  who	
  enters	
  the	
  room	
  and	
  drops	
  to	
  the	
  floor.	
  	
  In	
  the	
  fall	
  her	
  handheld	
  mirror	
  

cracks,	
  representing	
  a	
  doubling	
  and	
  fracturing	
  of	
  Carmen	
  Miranda	
  –	
  the	
  ‘real’	
  Carmen	
  and	
  the	
  

Hollywood	
  Carmen.	
  	
  Interestingly,	
  the	
  notion	
  of	
  a	
  cracked	
  hand	
  mirror	
  is	
  a	
  complete	
  fiction	
  since	
  

the	
  performer’s	
  actual	
  hand	
  mirror	
  remains	
  unbroken	
  and	
  safely	
  housed	
  in	
  the	
  Carmen	
  Miranda	
  

Museum	
  in	
  Rio	
  de	
  Janeiro.	
  	
  

Significantly,	
  for	
  all	
  of	
  the	
  re-­‐enactment	
  scenes	
  of	
  Carmen	
  Miranda	
  post-­‐US	
  arrival,	
  

Solberg	
  casts	
  a	
  female	
  impersonator.	
  	
  When	
  asked	
  about	
  her	
  decision	
  to	
  cast	
  Erick	
  Barreto	
  for	
  
                                                                                                                                                         
Brazilian	
  journalists	
  during	
  her	
  lifetime	
  for	
  becoming	
  ‘Americanized.’	
  Carmen	
  Miranda	
  was	
  criticized	
  for	
  her	
  

transnational	
  performance	
  in	
  Hollywood,	
  yet	
  many	
  other	
  Brazilians	
  enjoyed	
  success	
  without	
  critique	
  when	
  they	
  

engaged	
  in	
  a	
  similar	
  kind	
  of	
  generic	
  mixing	
  and	
  matching	
  such	
  as	
  found	
  the	
  1945	
  recording	
  “Boogie	
  woogie	
  na	
  

favela”	
  [Boogie	
  Woogie	
  in	
  the	
  Shanty	
  Town]	
  (McCann	
  2004:	
  157).	
  	
  	
  

97	
  For	
  example,	
  we	
  see	
  a	
  rare	
  home	
  movie	
  of	
  Carmen	
  dancing	
  with	
  friends	
  after	
  her	
  arrival	
  in	
  Hollywood	
  in	
  addition	
  

to	
  a	
  studio-­‐generated	
  newsreel	
  of	
  the	
  star	
  at	
  home.	
  



270	
   

the	
  Hollywood	
  Carmen	
  scenes,	
  the	
  filmmaker	
  says	
  that	
  gender	
  had	
  nothing	
  to	
  do	
  with	
  her	
  

decision	
  but	
  rather	
  that	
  she	
  searched	
  for	
  Brazil’s	
  best	
  Carmen	
  impersonator	
  and	
  Erick	
  was	
  it	
  

(personal	
  communication,	
  July	
  2008).	
  	
  One	
  does	
  not	
  know	
  whether	
  Solberg	
  is	
  being	
  

disingenuous.	
  	
  As	
  we	
  have	
  seen,	
  since	
  she	
  first	
  performed	
  “O	
  que	
  é	
  que	
  a	
  baiana	
  tem?”	
  in	
  1939,	
  

Carmen’s	
  baiana	
  was	
  long	
  a	
  drag	
  subject	
  for	
  Brazilian	
  gays,	
  which	
  Solberg	
  surely	
  knows	
  given	
  her	
  

extensive	
  research.	
  

Casting	
  a	
  drag	
  queen	
  as	
  Carmen	
  allows	
  the	
  filmmaker	
  to	
  explore	
  her	
  ambivalence	
  toward	
  

the	
  spectacle	
  of	
  Carmen’s	
  femininity.	
  	
  Further	
  compounding	
  this	
  ambivalence	
  is	
  the	
  casting	
  of	
  a	
  

female	
  actress	
  to	
  portray	
  Carmen	
  in	
  her	
  adolescence;	
  during	
  the	
  period	
  of	
  the	
  ‘true’	
  Carmen.	
  

These	
  scenes	
  are	
  shot	
  in	
  black	
  and	
  white	
  and	
  according	
  to	
  a	
  more	
  realistic	
  style	
  than	
  those	
  

portraying	
  the	
  Hollywood	
  era	
  Carmen.	
  	
  To	
  further	
  contrast	
  the	
  two	
  Carmens,	
  Erick	
  Barreto	
  is	
  

always	
  filmed	
  in	
  color.	
  	
  His	
  sequences,	
  like	
  his	
  fantasia,	
  aim	
  to	
  enact	
  fantasies	
  such	
  as	
  when	
  he	
  

transforms	
  from	
  being	
  a	
  museum	
  mannequin	
  to	
  being	
  a	
  living	
  Carmen	
  Miranda.	
  	
  The	
  different	
  

actors	
  paired	
  with	
  the	
  respective	
  film	
  colors	
  suggest	
  a	
  contrast	
  in	
  authenticity	
  versus	
  fakery.	
  	
  

Black	
  and	
  white	
  film	
  here	
  implies	
  historicity	
  and	
  truth	
  while	
  color	
  suggests	
  colorful	
  fantasy.	
  	
  	
  

Bananas	
  never	
  draws	
  overt	
  attention	
  to	
  Erick’s	
  gender	
  or	
  sexuality.	
  	
  Rather	
  it	
  is	
  left	
  to	
  the	
  

viewer	
  to	
  determine.	
  	
  His	
  Carmen	
  Drag	
  performance	
  throughout	
  the	
  film	
  is	
  a	
  juxtaposition	
  of	
  

half-­‐seriousness	
  and	
  half-­‐play;	
  ‘authenticity’	
  and	
  ‘fakery.’	
  	
  The	
  ‘fake’	
  Carmen	
  potentially	
  brings	
  

awareness	
  to	
  what	
  is	
  constructed	
  about	
  the	
  star’s	
  celebrity	
  image	
  and	
  femininity.	
  	
  Yet	
  at	
  the	
  

same	
  time	
  Erick’s	
  gestures	
  and	
  make-­‐up	
  are	
  remarkably	
  convincing	
  interpretations	
  of	
  the	
  star.	
  	
  

Moreover,	
  casting	
  a	
  drag	
  queen	
  encourages	
  queer	
  and	
  camp	
  interpretations,	
  which	
  may	
  or	
  may	
  

not	
  have	
  been	
  the	
  director’s	
  intention.	
  	
  For	
  queer	
  audiences,	
  Erick’s	
  impersonation	
  reinforces	
  



271	
   

Carmen’s	
  status	
  as	
  a	
  camp	
  figure.	
  	
  

The	
  film	
  plays	
  with	
  artificiality	
  and	
  the	
  carnivalesque	
  through	
  the	
  use	
  of	
  the	
  ‘subjunctive’	
  

documentary	
  technique	
  (Wolf	
  1999).	
  	
  That	
  is	
  to	
  say,	
  the	
  simulations	
  such	
  as	
  when	
  Carmen	
  

comes	
  to	
  life	
  in	
  the	
  museum	
  portray	
  for	
  the	
  audience	
  “what	
  might	
  have	
  been”	
  (Wolf	
  1999:274).	
  	
  

The	
  museum	
  is	
  characterized	
  as	
  a	
  dusty,	
  dead	
  place	
  where	
  things	
  get	
  locked	
  up	
  and	
  are	
  never	
  

seen	
  again.	
  	
  Solberg	
  breaks	
  Carmen	
  out	
  of	
  the	
  museum	
  ‘tomb’	
  and	
  brings	
  the	
  dead	
  to	
  life	
  

through	
  Erick	
  in	
  Carmen	
  Drag.	
  	
  His	
  is	
  a	
  true	
  fantasia	
  in	
  the	
  sense	
  that	
  he	
  wears	
  a	
  costume	
  and	
  he	
  

enacts	
  a	
  fantasy.	
  	
  This	
  and	
  other	
  fantasy	
  sequences	
  involving	
  Erick	
  parody	
  Carmen’s	
  

performance	
  of	
  gender	
  and	
  commercial	
  brasilidade	
  without	
  ridiculing.	
  	
  Rather,	
  Erick’s	
  is	
  an	
  

admiring	
  interpretation	
  that	
  is	
  a	
  subtle	
  gender	
  parody.	
  

One	
  of	
  the	
  film’s	
  most	
  compelling	
  scenes	
  examines	
  Carmen’s	
  1939	
  New	
  York	
  arrival.	
  

Knowing	
  only	
  a	
  few	
  words	
  of	
  English,	
  Carmen	
  enthralls	
  the	
  US	
  press	
  with	
  her	
  charm.	
  	
  For	
  this	
  

scene	
  there	
  is	
  an	
  alternation	
  between	
  black	
  and	
  white	
  news	
  footage	
  of	
  Carmen	
  waving	
  to	
  the	
  

press	
  cut	
  with	
  Erick’s	
  color	
  film	
  re-­‐enactment	
  of	
  the	
  same	
  scene.	
  	
  Shifting	
  between	
  the	
  historical	
  

footage	
  and	
  the	
  imagined	
  footage	
  blurs	
  the	
  line	
  between	
  what	
  is	
  true	
  and	
  false.	
  	
  This	
  

juxtaposition—of	
  archival	
  footage	
  with	
  imagined	
  footage;	
  black	
  and	
  white	
  with	
  color—wants	
  to	
  

situate	
  the	
  ‘lady	
  in	
  the	
  tutti-­‐frutti	
  hat’	
  as	
  someone	
  who	
  got	
  split	
  or	
  doubled	
  when	
  she	
  came	
  to	
  

the	
  US.	
  	
  In	
  her	
  voiceover,	
  Solberg	
  comments	
  on	
  Carmen’s	
  interaction	
  with	
  the	
  press	
  (e.g.	
  “I	
  say	
  

money,	
  money,	
  money”),	
  expressing	
  her	
  dismay	
  and	
  sense	
  of	
  betrayal.	
  	
  Interspersing	
  archival	
  

footage	
  with	
  re-­‐enactment	
  footage	
  provides	
  a	
  visual	
  doubling	
  that	
  reinforces	
  Solberg’s	
  

perspective	
  that	
  Carmen	
  instantly	
  became	
  false	
  when	
  she	
  traveled	
  to	
  New	
  York.	
  	
  Yet	
  even	
  

Solberg’s	
  opinion	
  of	
  the	
  ‘false’	
  Carmen	
  is	
  ambivalent.	
  



272	
   

In	
  discussing	
  Erick’s	
  fantasy	
  sequences	
  the	
  filmmaker	
  says:	
  “We	
  were	
  trying	
  to	
  give	
  a	
  

feeling	
  of	
  the	
  overly	
  staged,	
  both	
  as	
  a	
  criticism	
  and	
  a	
  celebration	
  of	
  what	
  is	
  ‘fake’”	
  (Terrell	
  

1996:53).	
  	
  Solberg’s	
  ambivalence	
  towards	
  Carmen	
  gets	
  explored	
  by	
  addressing	
  authenticity	
  or	
  

truth	
  telling	
  and	
  imagined	
  fakeries.	
  	
  Erick	
  Barreto	
  in	
  Carmen	
  Drag,	
  a	
  Carmen	
  fantasia,	
  

demonstrates	
  that	
  what	
  is	
  ‘false’	
  can	
  also	
  be	
  true;	
  a	
  fantasy	
  brought	
  to	
  life.	
  	
  

In	
  her	
  voice	
  over	
  Solberg	
  observes,	
  “I	
  always	
  wonder	
  what	
  gets	
  lost	
  through	
  the	
  eyes	
  of	
  a	
  

foreigner.	
  	
  Would	
  that	
  have	
  anything	
  to	
  do	
  with	
  what	
  would	
  happen	
  to	
  Carmen?”	
  	
  She	
  maintains	
  

a	
  reflexive	
  tone	
  throughout	
  the	
  film	
  yet	
  never	
  enters	
  the	
  film’s	
  frame	
  by,	
  for	
  example,	
  including	
  

her	
  voice	
  or	
  physical	
  presence	
  in	
  the	
  filmed	
  interviews.	
  	
  Rather	
  she	
  puts	
  herself	
  into	
  the	
  

documentary	
  less	
  directly.	
  	
  For	
  example,	
  she	
  includes	
  two	
  photographs	
  of	
  herself	
  from	
  her	
  

childhood	
  in	
  order	
  to	
  draw	
  a	
  parallel	
  between	
  her	
  life	
  as	
  a	
  girl	
  in	
  Brazil	
  and	
  Carmen	
  Miranda’s	
  

life.	
  	
  She	
  also	
  includes	
  a	
  home	
  movie	
  made	
  by	
  a	
  Solberg	
  relative	
  in	
  the	
  1930s	
  to	
  contrast	
  

Carmen’s	
  working	
  class	
  experience	
  in	
  Rio	
  de	
  Janeiro	
  with	
  the	
  upper	
  class	
  experience	
  of	
  her	
  own	
  

family	
  during	
  the	
  same	
  time	
  period.	
  	
  Finally,	
  the	
  film	
  closes	
  with	
  a	
  photograph	
  of	
  Solberg’s	
  

mother	
  with	
  Erick	
  Barreto	
  in	
  Carmen	
  Drag.	
  	
  Each	
  of	
  these	
  elements	
  directly	
  addresses	
  the	
  viewer	
  

and	
  aims	
  to	
  support	
  the	
  film’s	
  biographical	
  narrative	
  rooted	
  in	
  authenticity.	
  	
  

Bananas	
  is	
  my	
  Business	
  is	
  comprised	
  of	
  ambivalences	
  and	
  paradoxes.	
  	
  According	
  to	
  

Solberg	
  Carmen	
  crafted	
  an	
  outlandish	
  costume	
  and	
  persona	
  but	
  concealed	
  her	
  ‘true’	
  self;	
  she	
  

introduced	
  the	
  US	
  to	
  Brazilian	
  culture	
  yet	
  she	
  ‘betrayed’	
  her	
  people	
  through	
  her	
  stereotypical	
  

performance.	
  	
  The	
  film	
  suggests	
  that	
  the	
  star	
  combined	
  falsity	
  (through	
  her	
  commodified	
  

celebrity	
  image)	
  with	
  authenticity	
  (through	
  her	
  pure	
  artistic	
  talent).	
  	
  Carmen	
  is	
  portrayed	
  at	
  once	
  

as	
  a	
  US-­‐made	
  commodity	
  that	
  inspired	
  jewelry	
  and	
  clothes	
  and	
  as	
  a	
  simple	
  Brazilian	
  girl	
  who	
  



273	
   

only	
  needed	
  a	
  “bowl	
  of	
  good	
  soup	
  and	
  the	
  freedom	
  to	
  sing”	
  in	
  order	
  to	
  be	
  happy.	
  The	
  Brazilian	
  

Carmen	
  is	
  an	
  authentic	
  artist.	
  	
  Brazil	
  is	
  where	
  she	
  learned	
  to	
  sing	
  and	
  dance.	
  	
  Brazil	
  is	
  where	
  she	
  

experienced	
  ‘true	
  love.’	
  	
  	
  

The	
  archival	
  materials	
  and	
  interviews	
  that	
  Solberg	
  chooses	
  to	
  include	
  reinforce	
  the	
  film’s	
  

polemic	
  that	
  love	
  and	
  true	
  identity	
  for	
  Carmen	
  were	
  in	
  Brazil.	
  	
  For	
  example,	
  the	
  filmmaker	
  

devotes	
  a	
  great	
  deal	
  of	
  screen	
  time	
  to	
  reminiscences	
  by	
  Carmen’s	
  Brazilian	
  boyfriend	
  from	
  her	
  

adolescence,	
  Mário	
  da	
  Cunha	
  (the	
  Olympic	
  swimmer	
  that	
  biographer	
  Ruy	
  Castro	
  describes	
  as	
  a	
  

notorious	
  philanderer).	
  	
  The	
  elderly	
  da	
  Cunha	
  nostalgically	
  recalls	
  their	
  relationship	
  as	
  being	
  real	
  

and	
  special.	
  	
  Carmen’s	
  sister,	
  Aurora	
  Miranda,	
  also	
  authenticates	
  the	
  romance	
  by	
  saying	
  that	
  had	
  

they	
  stayed	
  together	
  Carmen’s	
  life	
  would	
  have	
  been	
  different	
  and	
  that	
  she	
  might	
  even	
  be	
  alive.	
  	
  

The	
  contrast	
  in	
  the	
  film’s	
  representation	
  of	
  Carmen’s	
  marriage	
  to	
  David	
  Sebastian	
  could	
  not	
  be	
  

greater.	
  	
  There	
  are	
  no	
  interviews	
  with	
  Sebastian,	
  his	
  friends,	
  or	
  his	
  family	
  regarding	
  their	
  

relationship.	
  	
  All	
  interviews	
  about	
  their	
  marriage	
  are	
  conducted	
  with	
  Miranda	
  family	
  and	
  friends	
  

who	
  concur	
  that	
  Sebastian	
  was	
  abusive.	
  	
  Nobody	
  mentions	
  the	
  possibility	
  of	
  real	
  affection	
  ever	
  

existing	
  between	
  the	
  two.	
  	
  This	
  despite	
  the	
  fact	
  that	
  a	
  Brazilian	
  journalist,	
  Dulce	
  Damasceno	
  de	
  

Brito,	
  befriended	
  Carmen	
  in	
  Los	
  Angeles	
  in	
  the	
  early	
  1950s	
  and	
  later	
  wrote	
  a	
  book	
  (1986)	
  about	
  

Carmen	
  suggesting	
  the	
  star	
  and	
  her	
  husband	
  loved	
  each	
  other.	
  	
  Instead,	
  the	
  film	
  implies	
  

unambiguously	
  that	
  Carmen	
  Miranda’s	
  marriage	
  to	
  David	
  Sebastian	
  led	
  indirectly	
  to	
  her	
  death	
  

by	
  virtue	
  of	
  his	
  pushing	
  her	
  to	
  overwork	
  and	
  making	
  her	
  unhappy.	
  	
  Not	
  only	
  was	
  her	
  identity	
  



274	
   

false	
  in	
  the	
  US	
  but	
  so	
  too	
  was	
  her	
  marriage	
  to	
  an	
  American.98	
  

Of	
  course,	
  personal	
  narratives	
  are	
  rarely	
  this	
  straightforward.	
  	
  In	
  the	
  case	
  of	
  Carmen	
  

Miranda,	
  we	
  know	
  that	
  she	
  was	
  packaged	
  to	
  be	
  a	
  star	
  from	
  the	
  beginning	
  of	
  her	
  career	
  in	
  Brazil	
  

when	
  she	
  signed	
  a	
  contract	
  with	
  RCA	
  Victor	
  in	
  1929	
  to	
  become	
  the	
  company’s	
  exclusive	
  star.	
  	
  

Being	
  photogenic	
  and	
  open	
  to	
  crafting	
  an	
  official	
  star	
  biography	
  that	
  downplayed	
  her	
  

Portuguese	
  birth	
  were	
  essential	
  to	
  garnering	
  her	
  RCA	
  Victor	
  contract.	
  	
  Yet	
  the	
  film	
  excludes	
  this	
  

information,	
  which	
  complicates	
  the	
  film’s	
  romantic	
  notion	
  that	
  the	
  star	
  was	
  commodified	
  only	
  in	
  

the	
  US.	
  

Bananas	
  is	
  my	
  Business	
  helped	
  generate	
  renewed	
  interest	
  in	
  Carmen	
  Miranda	
  and	
  

helped	
  to	
  soften	
  Brazilian	
  attitudes	
  toward	
  the	
  star.	
  	
  For	
  example,	
  following	
  the	
  film’s	
  release	
  

Swarovski	
  Crystals	
  made	
  recreations	
  of	
  Carmen’s	
  jewelry,	
  which	
  it	
  sold	
  in	
  Brazil	
  shortly	
  after	
  the	
  

film’s	
  release	
  (archives	
  [O	
  Globo	
  –	
  Rio	
  de	
  Janeiro,	
  RJ,	
  Brazil,	
  2/17/1996],	
  MCM).	
  	
  Significantly,	
  the	
  

documentary	
  crafted	
  a	
  tragic	
  star	
  narrative	
  for	
  Carmen	
  Miranda	
  that	
  breathed	
  new	
  life	
  into	
  the	
  

performer’s	
  iconic	
  status	
  and	
  cultural	
  significance.	
  	
  The	
  inclusion	
  of	
  Erick	
  Barreto’s	
  Carmen	
  Drag	
  

affectionately	
  and	
  more	
  firmly	
  situated	
  Carmen	
  as	
  a	
  gay	
  camp	
  icon	
  drawing	
  attention	
  to	
  the	
  

star’s	
  constructed	
  persona.	
  	
  	
  

	
  

	
  

	
  

                                                
98	
  Fabiano	
  Canoso,	
  a	
  Carmen	
  Miranda	
  fan	
  and	
  curator	
  of	
  a	
  Brazilian	
  exhibit	
  on	
  the	
  star,	
  told	
  me	
  that	
  after	
  talking	
  

extensively	
  with	
  members	
  of	
  the	
  Miranda	
  family	
  (including	
  Aurora),	
  he	
  was	
  convinced	
  that	
  their	
  dislike	
  for	
  the	
  

Jewish	
  David	
  Sebastian	
  stemmed	
  from	
  anti-­‐Semitism	
  (personal	
  communication,	
  March	
  2011).	
  



275	
   

The	
  O’Reilly	
  Factor	
  (2009)	
  

Another	
  more	
  recent	
  example	
  of	
  Carmen	
  Drag	
  evokes	
  the	
  star	
  in	
  a	
  US	
  context	
  to	
  index	
  

ethnicity.	
  	
  Unlike	
  Lucille	
  Ball’s	
  vaguely	
  Cuban	
  Carmen	
  Drag,	
  this	
  version	
  indexes	
  another	
  spoil	
  

from	
  the	
  Spanish-­‐American	
  War,	
  Puerto	
  Rico.	
  	
  In	
  this	
  example	
  a	
  Puertorriqueña	
  Ivy	
  League	
  

graduate	
  is	
  elided	
  with	
  the	
  Portuguese-­‐born	
  performer	
  to	
  elicit	
  corrective	
  laughter	
  that	
  restores	
  

straight,	
  white,	
  male	
  legislative	
  hegemony.	
  	
  	
  

In	
  May	
  2009	
  President	
  Barack	
  Obama	
  nominated	
  Second	
  Circuit	
  court	
  judge	
  Sonia	
  

Sotomayor	
  to	
  the	
  Supreme	
  Court	
  to	
  replace	
  retiring	
  judge	
  David	
  Souter.	
  	
  Sotomayor	
  was	
  born	
  

and	
  raised	
  in	
  the	
  Bronx,	
  New	
  York	
  to	
  Puerto	
  Rican	
  born	
  parents.	
  	
  As	
  she	
  entered	
  the	
  national	
  

spotlight	
  during	
  confirmation	
  hearings,	
  the	
  judge’s	
  career	
  and	
  past	
  public	
  speeches	
  came	
  under	
  

scrutiny.	
  	
  Among	
  the	
  issues	
  to	
  come	
  to	
  the	
  fore	
  was	
  a	
  speech	
  Sotomayor	
  had	
  delivered	
  in	
  2001	
  

at	
  the	
  University	
  of	
  California	
  Berkeley	
  Law	
  School	
  as	
  the	
  keynote	
  speaker	
  at	
  the	
  symposium	
  

"Raising	
  the	
  Bar:	
  Latino	
  and	
  Latina	
  Presence	
  in	
  the	
  Judiciary	
  and	
  the	
  Struggle	
  for	
  

Representation."	
  	
  In	
  her	
  speech,	
  Sotomayor	
  discussed	
  judicial	
  wisdom.	
  	
  Though	
  a	
  court	
  

comprised	
  entirely	
  of	
  white	
  males	
  might	
  make	
  wise	
  decisions,	
  she	
  said,	
  women	
  and	
  people	
  of	
  

color	
  have	
  been	
  essential	
  for	
  changing	
  the	
  legal	
  landscape.	
  	
  Sotomayor	
  went	
  on	
  to	
  say	
  that	
  there	
  

is	
  no	
  universal	
  definition	
  of	
  wise	
  and	
  that	
  she	
  “would	
  hope	
  that	
  a	
  wise	
  Latina	
  woman	
  with	
  the	
  

richness	
  of	
  her	
  experiences	
  would	
  more	
  often	
  than	
  not	
  reach	
  a	
  better	
  conclusion	
  than	
  a	
  white	
  

male	
  who	
  hasn’t	
  lived	
  that	
  life”	
  (Sotomayor	
  2001	
  in	
  UC	
  Berkeley	
  News	
  online,	
  May	
  26,	
  2009).	
  

Conservative	
  critics	
  took	
  the	
  phrase	
  out	
  of	
  context	
  and	
  said	
  that	
  Sotomayor’s	
  comments	
  were	
  

evidence	
  of	
  a	
  racist	
  agenda.	
  	
  Incendiary	
  radio	
  commentator	
  Rush	
  Limbaugh	
  was	
  among	
  those	
  to	
  

run	
  wild	
  with	
  the	
  expression	
  “wise	
  Latina”	
  and	
  exercised	
  his	
  reach	
  via	
  conservative	
  press	
  



276	
   

platforms.	
  	
  At	
  the	
  height	
  of	
  the	
  controversy	
  Carmen	
  Drag	
  was	
  used	
  on	
  the	
  television	
  program	
  

The	
  O’Reilly	
  Factor	
  to	
  evoke	
  corrective	
  laughter	
  about	
  Latinas.	
  

The	
  O’Reilly	
  Factor	
  is	
  a	
  daily	
  news	
  commentary	
  program	
  named	
  for	
  its	
  host	
  Bill	
  O’Reilly	
  

and	
  is	
  televised	
  on	
  the	
  Fox	
  News	
  Channel,	
  a	
  network	
  with	
  a	
  reputation	
  for	
  political	
  conservatism.	
  	
  

The	
  show’s	
  white	
  male	
  host	
  frequently	
  has	
  guests	
  on	
  his	
  program	
  including	
  white	
  comedian	
  

Dennis	
  Miller	
  who	
  makes	
  a	
  weekly	
  appearance	
  for	
  the	
  “Miller	
  Time”	
  segment.	
  	
  During	
  a	
  May	
  27,	
  

2009	
  episode,	
  O’Reilly	
  asks	
  Miller	
  for	
  his	
  opinion	
  on	
  a	
  reality	
  television	
  program	
  documenting	
  

the	
  lives	
  of	
  a	
  couple	
  with	
  eight	
  children.	
  	
  Miller	
  responds:99	
  

	
  
Segment	
  One:	
  
1.	
  	
  Miller:	
  “First	
  off,	
  officer	
  O’Reilly,	
  I	
  want	
  to	
  preface	
  my	
  answer	
  by	
  saying	
  that	
  it’s	
  not	
  nearly	
  as	
  	
  
2.	
  	
  textured	
  and	
  rich	
  as	
  it	
  could	
  be	
  .	
  .	
  .	
  	
  if	
  I	
  had	
  led	
  the	
  life	
  .	
  .	
  .	
  	
  of	
  a	
  Latino	
  [sic]	
  woman!”	
  
	
  [Miller	
  bares	
  his	
  teeth	
  and	
  puts	
  a	
  flower	
  between	
  them	
  as	
  he	
  raises	
  his	
  right	
  hand	
  over	
  his	
  	
  
head	
  and	
  brings	
  his	
  left	
  hand	
  in	
  front	
  of	
  his	
  chest,	
  snapping	
  his	
  fingers	
  twice.	
  	
  He	
  shifts	
  	
  
footing,	
  sets	
  the	
  flower	
  aside	
  and	
  straightens	
  his	
  jacket.]	
  
3.	
  	
  “Sorry.	
  	
  It’s	
  my	
  Sonia	
  Sotomayor	
  joke.”	
  	
  

	
  

Later	
  in	
  the	
  same	
  episode,	
  O’Reilly	
  and	
  Miller	
  address	
  another	
  topic,	
  which	
  Miller	
  says	
  he	
  

“begged”	
  to	
  get	
  out	
  of	
  discussing.	
  	
  At	
  that	
  point	
  the	
  comedian	
  breaks	
  frame,	
  puts	
  the	
  flower	
  

between	
  his	
  teeth	
  again,	
  and	
  begins	
  to	
  snap	
  his	
  fingers	
  in	
  the	
  same	
  fashion	
  as	
  earlier	
  while	
  

humming	
  a	
  tune	
  that	
  sounds	
  like	
  a	
  variation	
  of	
  Ravel’s	
  “Bolero.”	
  	
  O’Reilly	
  laughs	
  hysterically:	
  

Segment	
  Two:	
  
1.	
  	
  O’Reilly:	
  “You	
  are	
  .	
  .	
  .	
  .you	
  are	
  creating	
  .	
  .	
  .	
  Miller	
  I	
  can’t	
  let	
  you	
  work	
  over	
  the	
  judge.	
  [Miller	
  	
  
2.	
  	
  removes	
  the	
  flower	
  and	
  stops	
  snapping.]	
  	
  I	
  mean	
  I	
  .	
  .	
  .	
  	
  it’s	
  just.	
  	
  She’s	
  not	
  here	
  to	
  defend	
  	
  
3.	
  	
  herself.	
  	
  You’re	
  making	
  her	
  look	
  like	
  Carmen	
  Miranda.”	
  

	
  

                                                
99	
  See	
  both	
  clips	
  at	
  http://mediamatters.org/tags/dennis-­‐miller?p=3&s=15	
  (accessible	
  as	
  of	
  4/10/13).	
  	
  Scroll	
  down	
  

page	
  to	
  the	
  entry:	
  “You’re	
  putting	
  her	
  out	
  as	
  Ricky	
  Ricardo’s	
  mother,	
  and	
  that’s	
  not	
  fair.”	
  



277	
   

4.	
  	
  Miller:	
  “She’s	
  the	
  one	
  who	
  said	
  it	
  	
  .	
  .	
  .	
  she’s	
  the	
  one.	
  	
  Don’t	
  .	
  .	
  .	
  don’t	
  lean	
  on	
  me.	
  	
  She’s	
  the	
  	
  
5.	
  	
  one	
  who	
  said	
  out	
  loud	
  ‘I	
  would	
  probably	
  make	
  better	
  decisions	
  than	
  a	
  white	
  guy.’”	
  [Laughing	
  
almost	
  tearfully.]	
  

	
  
6.	
  	
  O’Reilly:	
  “Well,	
  she	
  probably	
  will,	
  Miller!	
  	
  I	
  mean,	
  come	
  on!	
  	
  You’re	
  putting	
  her	
  out	
  as	
  .	
  .	
  .	
  as	
  .	
  
7.	
  	
  .	
  .	
  Ricky	
  Ricardo’s	
  mother	
  and	
  that’s	
  not	
  fair.”	
  	
  

	
  
8.	
  	
  Miller:	
  “Alright.	
  	
  She	
  can	
  go	
  work	
  on	
  that.	
  	
  I’ll	
  go	
  marry	
  Xavier	
  Cugat.”	
  

	
  
9.	
  	
  O’Reilly:	
  “A	
  Charo	
  reference.	
  	
  I	
  got	
  that.	
  	
  Dennis	
  Miller	
  everyone.”	
  	
  
	
   	
  



278	
   

	
  
	
  
	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  
	
  
Figure	
  49:	
  Dennis	
  Miller	
  in	
  Carmen	
  Drag	
  on	
  The	
  O’Reilly	
  Factor	
  in	
  2009	
  
(www.foxnews.com,	
  screen	
  shot)	
  



279	
   

Each	
  of	
  these	
  exchanges	
  is	
  brief	
  and	
  the	
  entire	
  segment	
  takes	
  up	
  just	
  under	
  two	
  minutes	
  

airtime.	
  	
  Yet	
  fascinating	
  cultural	
  work	
  happens	
  in	
  the	
  carnivalesque	
  frame-­‐breaking	
  moments.	
  	
  

First,	
  O’Reilly	
  and	
  Miller	
  at	
  no	
  point	
  have	
  a	
  serious	
  conversation	
  about	
  Sotomayor’s	
  nomination	
  

to	
  the	
  Supreme	
  Court.	
  	
  Rather,	
  her	
  nomination	
  is	
  discussion-­‐worthy	
  exclusively	
  in	
  a	
  derisively	
  

mocking	
  context.	
  	
  For	
  these	
  white,	
  heterosexual	
  men	
  with	
  conservative	
  ideals,	
  there	
  is	
  

something	
  potentially	
  disruptive	
  about	
  a	
  highly	
  educated,	
  childless,	
  unmarried	
  Latina	
  who	
  defies	
  

stereotypical	
  expectations	
  of	
  being	
  domestically	
  oriented	
  and	
  uneducated.	
  	
  The	
  appointment	
  of	
  

a	
  Puertorriqueña	
  threatens	
  the	
  hegemonic	
  social	
  order	
  that	
  ensures	
  they	
  are	
  powerfully	
  

positioned.	
  	
  A	
  Latina	
  ought	
  to	
  be	
  at	
  US	
  society’s	
  lower	
  social	
  rungs	
  yet	
  is	
  potentially	
  entering	
  a	
  

lifelong	
  appointment,	
  which	
  induces	
  anxiety.	
  	
  To	
  minimize	
  this	
  anxiety	
  Miller	
  deploys	
  ridiculing	
  

parody,	
  which	
  allows	
  him	
  to	
  comment	
  on	
  Sotomayor’s	
  appointment	
  specifically	
  and	
  Latin	
  

American	
  ethnicity	
  generally.	
  	
  Although	
  O’Reilly	
  does	
  not	
  parody,	
  he	
  participates	
  in	
  and	
  

facilitates	
  Miller’s	
  parody	
  by	
  treating	
  Sotomayor	
  as	
  a	
  metonym	
  for	
  all	
  Latin/a/o	
  Americans	
  by	
  

equating	
  her	
  with	
  other	
  figures	
  that	
  have	
  similarly	
  served	
  as	
  metonyms	
  –	
  Charo	
  and	
  Carmen	
  

Miranda.	
  

The	
  exchange	
  between	
  O’Reilly	
  and	
  Miller	
  begins	
  with	
  O’Reilly	
  using	
  serious	
  tones	
  to	
  

request	
  Miller’s	
  opinion	
  on	
  an	
  unrelated	
  subject.	
  	
  Miller’s	
  response	
  is	
  initially	
  delivered	
  in	
  tones	
  

that	
  emulate	
  the	
  host’s	
  delivery	
  before	
  he	
  breaks	
  frame	
  by	
  shouting.	
  	
  Additionally,	
  the	
  two	
  men	
  

initially	
  use	
  an	
  economy	
  of	
  physicality.	
  	
  Miller’s	
  frame-­‐breaking	
  double-­‐voiced	
  parody	
  requires	
  

that	
  there	
  be	
  two	
  distinct	
  ‘voices’	
  present.	
  	
  The	
  Latina	
  voice	
  is	
  made	
  distinctive	
  by	
  evoking	
  

qualities	
  associated	
  with	
  the	
  ethnic	
  gendered	
  stereotype:	
  passion,	
  hysteria,	
  drama,	
  and	
  

movement.	
  	
  The	
  parody	
  is	
  ostensibly	
  funny	
  because	
  it	
  is	
  in	
  such	
  stark	
  contrast	
  to	
  news	
  



280	
   

commentary	
  ‘voicing,’	
  which	
  uses	
  measured	
  speech,	
  an	
  un-­‐raised	
  voice,	
  and	
  minimal	
  physical	
  

movements—all	
  qualities	
  Miller	
  conveys	
  at	
  the	
  beginning	
  of	
  the	
  exchange.	
  

O’Reilly	
  immediately	
  recognizes	
  Miller’s	
  frame-­‐breaking	
  performance	
  as	
  “Carmen	
  

Miranda”	
  (segment	
  two,	
  line	
  3).	
  	
  Based	
  on	
  O’Reilly’s	
  gentle	
  chastising	
  delivery	
  (segment	
  two,	
  

lines	
  1-­‐3),	
  the	
  implication	
  is	
  that	
  equating	
  the	
  two	
  is	
  a	
  negative	
  characterization.	
  	
  Next	
  O’Reilly	
  

says	
  that	
  Miller	
  is	
  making	
  Carmen	
  look	
  like	
  “Ricky	
  Ricardo’s	
  mother”	
  and	
  that	
  “that’s	
  not	
  fair”	
  

(segment	
  two,	
  lines	
  6-­‐7).	
  	
  As	
  discussed	
  previously,	
  Desi	
  Arnaz	
  (1917-­‐1986)	
  was	
  a	
  Cuban-­‐born	
  

bandleader	
  best	
  known	
  for	
  his	
  role	
  as	
  Ricky	
  Ricardo	
  on	
  the	
  US	
  television	
  comedy	
  series	
  I	
  Love	
  

Lucy	
  (1951	
  to	
  1957)	
  in	
  which	
  he	
  played	
  husband	
  to	
  his	
  real	
  life	
  spouse,	
  Lucille	
  Ball.	
  	
  Interestingly,	
  

“Ricky	
  Ricardo’s	
  mother”	
  is	
  probably	
  a	
  reference	
  to	
  Lucille	
  Ball’s	
  Carmen	
  Drag,	
  a	
  testament	
  to	
  

the	
  continued	
  cultural	
  resonance	
  the	
  1951	
  performance	
  has	
  had.	
  	
  	
  	
  

For	
  Miller,	
  it	
  is	
  laughable	
  that	
  the	
  judge	
  would	
  dare	
  say	
  “out	
  loud”	
  that	
  she	
  would	
  

“probably	
  make	
  better	
  decisions	
  than	
  a	
  white	
  guy”	
  (segment	
  two,	
  line	
  5).	
  	
  His	
  frame	
  of	
  reference	
  

for	
  what	
  it	
  means	
  to	
  be	
  “Latino”	
  [sic]	
  comes	
  from	
  notable	
  international	
  entertainment	
  figures	
  

whose	
  careers	
  span	
  from	
  the	
  1920s	
  into	
  the	
  present.100	
  	
  Miller	
  creates	
  a	
  carnivalesque	
  moment	
  

via	
  Carmen	
  Drag	
  to	
  elicit	
  corrective	
  laughter	
  about	
  Latinas	
  in	
  order	
  to	
  preserve	
  white	
  straight	
  

male	
  hegemony	
  in	
  the	
  US	
  judicial	
  system.	
  	
  Though	
  he	
  remains	
  in	
  his	
  business	
  casual	
  attire,	
  we	
  

can	
  call	
  Miller’s	
  moments	
  Carmen	
  Drag	
  because	
  his	
  performances	
  evoke	
  the	
  performer	
  

sufficiently	
  for	
  O’Reilly	
  to	
  recognize	
  Carmen	
  Miranda	
  in	
  the	
  actions.	
  	
  This	
  speaks	
  to	
  the	
  profound	
  

connection	
  in	
  the	
  popular	
  US	
  imagination	
  between	
  Carmen	
  and	
  Latin	
  America.	
  	
  She	
  never	
  

                                                
100	
  The	
  Spanish	
  performer,	
  Charo,	
  has	
  an	
  active	
  career	
  again	
  after	
  a	
  hiatus	
  in	
  the	
  eighties	
  and	
  nineties	
  to	
  raise	
  her	
  

child.	
  



281	
   

danced	
  with	
  a	
  flower	
  between	
  her	
  teeth	
  in	
  any	
  of	
  her	
  Hollywood	
  films.	
  	
  The	
  image,	
  rather,	
  is	
  one	
  

more	
  frequently	
  associated	
  with	
  parodies	
  of	
  Argentine	
  tango.	
  	
  Yet	
  because	
  she	
  has	
  become	
  such	
  

a	
  potent	
  signifier	
  of	
  Latin	
  America	
  as	
  a	
  whole,	
  it	
  is	
  unsurprising	
  that	
  several	
  disparate	
  ‘Latin’	
  

iconic	
  poses	
  and	
  gestures	
  would	
  get	
  bundled	
  together.	
  	
  

As	
  the	
  ‘straight	
  man’	
  in	
  their	
  exchange,	
  O’Reilly	
  gamely	
  articulates	
  the	
  cultural	
  

connections	
  between	
  Miller’s	
  mini-­‐performances	
  and	
  Latina	
  as	
  undesirable	
  social	
  category.	
  	
  

Miller’s	
  Carmen	
  Drag	
  challenges	
  Sotomayor’s	
  claims	
  to	
  authenticity	
  and	
  simply	
  categorizes	
  her	
  

as	
  someone	
  belonging	
  to	
  an	
  undesirable	
  gender	
  and	
  ethnic	
  category.	
  	
  Furthering	
  the	
  

carnivalesque	
  moment	
  by	
  playing	
  with	
  normative	
  gender	
  roles,	
  Miller	
  comments	
  that	
  he	
  is	
  going	
  

to	
  “marry	
  Xavier	
  Cugat”	
  (segment	
  two,	
  line	
  8).	
  	
  O’Reilly	
  responds,	
  “A	
  Charo	
  reference.	
  	
  I	
  got	
  that”	
  

(segment	
  2,	
  line	
  9).	
  	
  	
  

Xavier	
  Cugat	
  (1900-­‐1990)	
  was	
  an	
  internationally	
  renowned	
  Spanish-­‐born	
  musician	
  who	
  

spent	
  his	
  formative	
  years	
  in	
  Cuba.	
  	
  His	
  fifth	
  marriage	
  at	
  the	
  age	
  of	
  sixty-­‐six	
  was	
  to	
  the	
  Spanish	
  

performer,	
  “Charo,”	
  who	
  was	
  in	
  her	
  teens	
  at	
  the	
  time.	
  	
  Charo	
  entered	
  the	
  public	
  eye	
  as	
  Cugat’s	
  

young	
  bride	
  and	
  eventually	
  gained	
  her	
  own	
  fame	
  performing	
  as	
  a	
  voluptuous	
  comic	
  on	
  sixties	
  US	
  

television.	
  	
  Though	
  a	
  talented,	
  trained	
  Spanish	
  guitarist,	
  she	
  became	
  best	
  known	
  as	
  a	
  sexy	
  bimbo	
  

who	
  mangled	
  English	
  and	
  recorded	
  the	
  song	
  “Cuchi-­‐Cuchi”	
  in	
  1977.	
  	
  	
  By	
  evoking	
  Cugat	
  and	
  

Charo,	
  Miller	
  takes	
  advantage	
  of	
  the	
  carnivalesque	
  moment	
  to	
  play	
  with	
  normative	
  sexuality	
  

roles	
  and	
  to	
  reinforce	
  the	
  laughability	
  of	
  what	
  constitutes	
  Latina	
  in	
  the	
  US	
  popular	
  imagination.	
  

Each	
  of	
  Dennis	
  Miller’s	
  Carmen	
  Drags	
  breaks	
  news	
  commentary	
  frame	
  for	
  carnivalesque	
  

moments.	
  	
  Though	
  O’Reilly	
  comments	
  on	
  Miller’s	
  performance	
  as	
  making	
  Sotomayor	
  “look	
  like	
  

Carmen	
  Miranda,”	
  (segment	
  two,	
  line	
  3)	
  the	
  primary	
  aim	
  appears	
  to	
  be	
  to	
  signify	
  Latina	
  more	
  



282	
   

generally.	
  	
  Miller’s	
  mocking	
  parody	
  criticizes	
  the	
  ethnic	
  category	
  that	
  Carmen	
  Drag	
  signifies	
  as	
  

one	
  not	
  to	
  be	
  taken	
  seriously	
  while	
  diminishing	
  Sotomayor’s	
  claims	
  that	
  Latinas	
  might	
  in	
  some	
  

way	
  have	
  access	
  to	
  insights	
  unavailable	
  to	
  white	
  men.	
  	
  Ethnic	
  and	
  racial	
  categories	
  are	
  at	
  stake	
  in	
  

this	
  example.	
  	
  For	
  Sonia	
  Sotomayor,	
  a	
  lifetime	
  ascribed	
  to	
  the	
  category	
  of	
  Latina	
  has	
  given	
  her	
  

experiences	
  that	
  she	
  regards	
  as	
  enriching	
  and	
  which	
  she	
  suggests	
  facilitates	
  empathy	
  for	
  a	
  range	
  

of	
  marginalized	
  people.	
  	
  For	
  Dennis	
  Miller	
  the	
  category	
  of	
  “wise	
  Latina”	
  is	
  an	
  invalid	
  oxymoron	
  

worthy	
  of	
  derision,	
  hence	
  his	
  Carmen	
  Drag.	
  	
  

	
   	
  

Rio	
  (2011)	
  

Another	
  recent	
  Carmen	
  Drag	
  example	
  is	
  also	
  parodic	
  and	
  plays	
  with	
  distance	
  in	
  a	
  very	
  

obvious	
  way,	
  which	
  is	
  useful	
  for	
  illustrating	
  that	
  different	
  meanings	
  can	
  emerge	
  from	
  Carmen	
  

Drag.	
  	
  Targeted	
  towards	
  a	
  children’s	
  audience,	
  the	
  2011	
  animated	
  film	
  Rio	
  was	
  directed	
  by	
  Rio	
  

de	
  Janeiro	
  native,	
  Carlos	
  Saldanha.	
  	
  The	
  plot	
  centers	
  on	
  a	
  tropical	
  bird	
  named	
  Blu	
  who	
  was	
  born	
  

in	
  Brazil	
  and	
  raised	
  in	
  Minnesota.	
  	
  Blu	
  has	
  no	
  memory	
  of	
  his	
  early	
  Brazilian	
  life	
  and	
  enjoys	
  living	
  

as	
  a	
  caged	
  bird,	
  unable	
  to	
  fly.	
  He	
  leads	
  the	
  life	
  of	
  a	
  beloved	
  pet	
  belonging	
  to	
  Linda	
  who	
  owns	
  a	
  

bookstore.	
  	
  Because	
  Blu	
  is	
  the	
  last	
  surviving	
  male	
  bird	
  of	
  his	
  species,	
  a	
  carioca	
  ornithologist	
  

invites	
  Blu	
  and	
  his	
  owner	
  to	
  Rio	
  so	
  that	
  the	
  bird	
  can	
  mate	
  with	
  a	
  female.	
  	
  The	
  film	
  is	
  a	
  musical-­‐

comedy-­‐adventure	
  of	
  the	
  sort	
  commonly	
  made	
  for	
  children.	
  	
  In	
  the	
  movie	
  Linda	
  and	
  Blu	
  

experience	
  a	
  series	
  of	
  challenges	
  and	
  thrills	
  as	
  they	
  encounter	
  a	
  foreign	
  culture.	
  	
  Early	
  in	
  the	
  

movie,	
  the	
  two	
  leave	
  their	
  small	
  town	
  nestled	
  in	
  Minnesota’s	
  snowy	
  landscape	
  to	
  arrive	
  in	
  a	
  

bustling	
  city	
  with	
  beaches	
  and	
  colors	
  and	
  music	
  to	
  stimulate	
  the	
  senses.	
  	
  Further	
  emphasizing	
  

the	
  contrast	
  between	
  sleepy	
  Moose	
  Lake,	
  Minnesota	
  and	
  Rio,	
  part	
  of	
  the	
  film’s	
  action	
  takes	
  



283	
   

place	
  during	
  carioca	
  carnival	
  creating	
  opportunities	
  for	
  the	
  inclusion	
  of	
  fantasias	
  and	
  general	
  

carnival	
  chaos.	
  	
  

In	
  a	
  Brazilian	
  magazine	
  interview,	
  Carlos	
  Saldanha	
  was	
  asked	
  about	
  his	
  incorporation	
  of	
  

Rio	
  beaches	
  and	
  carnival	
  into	
  the	
  film.	
  	
  He	
  replied,	
  “People	
  say	
  that	
  these	
  are	
  clichés,	
  but	
  this	
  is	
  

what	
  Rio	
  de	
  Janeiro	
  is	
  made	
  of.	
  	
  I	
  can’t	
  show	
  an	
  American	
  audience	
  the	
  Rio	
  de	
  Janeiro	
  that	
  exists	
  

in	
  Barra	
  da	
  Tijuca	
  [an	
  upscale	
  neighborhood	
  away	
  from	
  the	
  beaches	
  where	
  the	
  director	
  grew	
  up	
  

and	
  coincidentally	
  where	
  Helena	
  Solberg	
  lives].	
  	
  It	
  wouldn’t	
  make	
  sense”	
  (Tam	
  nas	
  nuvens	
  April	
  

2011:	
  91-­‐95).	
  In	
  portraying	
  a	
  Rio	
  de	
  Janeiro	
  that	
  does	
  not	
  disrupt	
  North	
  American	
  audience	
  

expectations	
  yet	
  is	
  true	
  to	
  the	
  carioca	
  experience,	
  it	
  is	
  unsurprising	
  that	
  he	
  includes	
  a	
  cross-­‐

dressed	
  example	
  of	
  Carmen	
  Drag.	
  	
  	
  

Carmen	
  Drag	
  and	
  its	
  variants	
  are	
  part	
  of	
  the	
  cross-­‐dressing	
  carnival	
  experience.	
  	
  Including	
  

it	
  in	
  a	
  film	
  with	
  international	
  distribution	
  means	
  appealing	
  to	
  Brazilians	
  and	
  non-­‐Brazilians.	
  	
  

Moreover,	
  drag	
  that	
  is	
  specifically	
  Carmen	
  Drag	
  reinforces	
  Brazilianness	
  for	
  Rio’s	
  international	
  

audiences.	
  	
  

	
  



284	
   

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

Figure	
  50:	
  Promotional	
  material	
  for	
  the	
  film	
  Rio	
  (2011)	
  (www.foxmovies.com,	
  accessed	
  
5/2011)	
  



285	
   

The	
  character	
  that	
  wears	
  Carmen	
  Drag	
  in	
  the	
  film	
  is	
  a	
  secondary	
  one,	
  the	
  bulldog	
  Luiz.	
  	
  

Luiz	
  drools	
  uncontrollably	
  and	
  is	
  butch	
  in	
  his	
  ability	
  to	
  break	
  through	
  a	
  chain	
  that	
  ties	
  Blu	
  to	
  his	
  

designated	
  mate.	
  	
  	
  The	
  birds	
  have	
  been	
  kept	
  in	
  captivity	
  and	
  seek	
  the	
  garage	
  dog’s	
  help	
  in	
  their	
  

escape.	
  	
  Tracy	
  Morgan,	
  who	
  animates	
  Luiz’s	
  voice,	
  is	
  an	
  African-­‐American	
  comedian	
  that	
  has	
  

spoken	
  and	
  written	
  openly	
  about	
  his	
  personal	
  background.	
  	
  Morgan’s	
  experiences	
  have	
  included	
  

growing	
  up	
  in	
  Brooklyn	
  projects	
  and	
  selling	
  drugs	
  to	
  finding	
  a	
  successful	
  comedic	
  career	
  onstage	
  

and	
  in	
  television	
  on	
  Saturday	
  Night	
  Live	
  and	
  30	
  Rock.	
  	
  I	
  mention	
  Morgan’s	
  background	
  because	
  

he	
  has	
  been	
  rather	
  public	
  about	
  his	
  personal	
  challenges	
  and	
  tough	
  upbringing,	
  which	
  in	
  turn	
  has	
  

the	
  potential	
  to	
  frame	
  his	
  performance	
  as	
  a	
  bulldog	
  in	
  a	
  scrappy	
  Rio	
  de	
  Janeiro	
  garage.	
  	
  Yet	
  the	
  

film	
  appeals	
  to	
  children,	
  a	
  segment	
  of	
  the	
  audience	
  unlikely	
  to	
  be	
  familiar	
  with	
  Morgan’s	
  

biography.	
  	
  Regardless	
  of	
  what	
  one	
  knows	
  about	
  the	
  performer,	
  Luiz	
  is	
  drawn	
  and	
  animated	
  as	
  a	
  

tough,	
  hyper-­‐masculine	
  character.	
  	
  	
  

In	
  the	
  carnival	
  scene	
  in	
  question,	
  the	
  film	
  uses	
  the	
  parodic	
  device	
  of	
  playing	
  with	
  distance	
  

between	
  different	
  ‘voices’	
  for	
  comic	
  effect.	
  	
  Humor	
  is	
  derived	
  from	
  the	
  contrasts	
  and	
  shifts	
  

between	
  a	
  drooling	
  stout	
  bulldog	
  and	
  his	
  cross-­‐dressed	
  Carmen	
  Drag	
  comprised	
  of	
  lamé	
  skirt,	
  

bandeau	
  top,	
  and	
  fruit-­‐bedecked	
  turban.	
  	
  Luiz’s	
  drooling	
  is	
  a	
  literal	
  leakage	
  between	
  the	
  butch	
  

bulldog’s	
  ‘voice’	
  and	
  the	
  exaggerated	
  displays	
  of	
  idealized	
  femininity	
  that	
  pervade	
  carioca	
  

carnival.	
  	
  For	
  example,	
  one	
  does	
  not	
  see	
  drooling	
  stout	
  women	
  on	
  floats	
  in	
  the	
  Sambódromo	
  [a	
  

large	
  parade	
  space	
  for	
  the	
  Rio	
  de	
  Janeiro	
  samba	
  schools].	
  	
  	
  

At	
  the	
  same	
  time	
  Luiz’s	
  fantasia	
  plays	
  with	
  social	
  tensions	
  about	
  expectations	
  for	
  a	
  male	
  

butch	
  bulldog	
  and	
  perhaps	
  parodies	
  anticipated	
  North	
  American	
  audience	
  expectations	
  about	
  

what	
  Brazilians	
  look	
  like.	
  	
  After	
  carnival,	
  the	
  bulldog	
  will	
  return	
  to	
  the	
  mechanic’s	
  garage.	
  	
  



286	
   

Nonetheless,	
  we	
  have	
  seen	
  his	
  feminine	
  fruity	
  Carmen	
  side	
  so	
  easily	
  evoked	
  by	
  a	
  tutti-­‐frutti	
  

hat.101	
  	
  Unlike	
  the	
  Miller	
  parody,	
  Carmen	
  Drag	
  in	
  Rio	
  is	
  much	
  more	
  in	
  keeping	
  with	
  the	
  Brazilian	
  

tradition	
  that	
  challenges	
  normative	
  gendered	
  behavior	
  expectations.	
  	
  Moreover	
  the	
  kind	
  of	
  

laughter	
  the	
  drag	
  is	
  meant	
  to	
  elicit	
  is	
  one	
  that	
  children	
  can	
  easily	
  appreciate	
  without	
  any	
  

knowledge	
  of	
  Carmen	
  Miranda.	
  	
  

	
   	
  

                                                
101	
  On	
  the	
  arts	
  and	
  crafts	
  website	
  Etsy,	
  a	
  vendor	
  called	
  Sweethoots	
  sells	
  crochet	
  and	
  knit	
  hats	
  for	
  dogs	
  that	
  includes	
  

a	
  “Carmen	
  Miranda	
  Fruit	
  Bowl”	
  hat	
  (http://www.etsy.com/listing/68863505/dog-­‐hat-­‐carmen-­‐miranda-­‐fruit-­‐bowl-­‐

made?ref=shop_home_active,	
  accessed	
  8/6/13).	
  



287	
   

	
  

	
  

	
  

	
  	
  

	
  

Figure	
  51:	
  Rio	
  de	
  Janeiro	
  carnival	
  revelers	
  parodying	
  characters	
  from	
  the	
  
film	
  Black	
  Swan	
  (2010)	
  (author	
  photograph,	
  2011)	
  



288	
   

“Sexy	
  Hot	
  Cha	
  Cha	
  Adult	
  Costume”	
  	
  

	
   One	
  way	
  people	
  use	
  Carmen	
  Drag	
  in	
  the	
  US	
  is	
  to	
  signify	
  ethnicity	
  during	
  the	
  

carnivalesque	
  holiday	
  Halloween.	
  	
  Although	
  Mardi	
  Gras	
  is	
  technically	
  more	
  akin	
  to	
  Brazilian	
  

carnival	
  than	
  Halloween	
  is,	
  Halloween	
  is	
  certainly	
  the	
  more	
  popular	
  event	
  to	
  get	
  celebrated	
  in	
  

the	
  United	
  States.	
  	
  As	
  an	
  exploratory	
  field	
  research	
  project	
  in	
  2009,	
  I	
  decided	
  to	
  spend	
  

Halloween	
  weekend	
  in	
  New	
  Orleans	
  searching	
  for	
  examples	
  of	
  Carmen	
  Drag.	
  	
  In	
  advance	
  of	
  the	
  

trip,	
  I	
  spent	
  some	
  time	
  looking	
  for	
  the	
  availability	
  of	
  commercially	
  produced	
  Carmen	
  Miranda	
  

costumes.	
  

	
   That	
  season	
  I	
  found	
  many	
  Carmen	
  Miranda	
  or	
  Carmen-­‐inspired	
  mass-­‐produced	
  costumes	
  

readily	
  available	
  for	
  purchase.	
  	
  While	
  a	
  homemade	
  costume	
  can	
  be	
  more	
  interesting	
  visually,	
  

commercial	
  costumes	
  are	
  nonetheless	
  valuable	
  in	
  terms	
  of	
  the	
  ideological	
  work	
  they	
  achieve.	
  	
  

That	
  they	
  are	
  mass-­‐produced	
  and	
  widely	
  sold	
  and	
  rented	
  tells	
  us	
  that	
  there	
  is	
  a	
  demand	
  for	
  

them	
  (Appadurai	
  1986).	
  	
  At	
  costumecraze.com	
  there	
  were	
  items	
  called	
  “Banana	
  Basket	
  Hat,”	
  

“Sexy	
  Cha	
  Cha	
  Girl	
  Costume,”	
  “Deluxe	
  Carmen	
  Miranda	
  Hat,”	
  “Super	
  Deluxe	
  Carmen	
  Miranda	
  

Costume,”	
  and	
  “I	
  Love	
  Lucy’s	
  Spanish	
  Rumba	
  Costume.”	
  	
  Such	
  styles	
  appeared	
  on	
  web	
  pages	
  

with	
  ‘similar’	
  costumes:	
  “Latin	
  Dancer	
  Costume	
  –	
  Spanish	
  or	
  Mexican	
  Costumes.”	
  	
  	
  At	
  the	
  

purecostumes.com	
  website	
  where	
  I	
  found	
  “Sexy	
  Hot	
  Cha	
  Cha	
  Adult	
  Costume”	
  and	
  “Latin	
  Dancer	
  

Adult	
  Costume,”	
  a	
  side	
  panel	
  helpfully	
  suggested	
  that	
  I	
  might	
  also	
  like	
  the	
  “Banana	
  Deluxe	
  Adult	
  

Costume”	
  	
  (a	
  giant	
  banana),	
  the	
  “Spanish	
  Lady	
  Adult	
  Costume,”	
  “Senorita	
  [sic]	
  Plus	
  Elite	
  

Collection	
  Adult,”	
  “Senorita	
  [sic]	
  Elite	
  Collection	
  Adult,”	
  or	
  the	
  “South	
  of	
  the	
  Border	
  Adult	
  

Costume.”	
  	
  Many	
  of	
  these	
  mass	
  produced	
  costumes	
  can	
  be	
  purchased	
  either	
  online	
  or	
  in	
  one	
  of	
  

the	
  pop-­‐up	
  seasonal	
  brick	
  and	
  mortar	
  Halloween	
  costume	
  shops.	
  	
  The	
  proliferation	
  of	
  Carmen	
  



289	
   

Drag	
  costumes	
  suggested	
  I	
  would	
  likely	
  find	
  at	
  least	
  several	
  Carmens	
  in	
  New	
  Orleans.	
  	
  	
  

Halloween	
  fell	
  on	
  a	
  Saturday	
  that	
  year	
  and	
  as	
  I	
  had	
  never	
  been	
  to	
  the	
  city,	
  I	
  decided	
  to	
  

stick	
  to	
  the	
  French	
  Quarter	
  where	
  out-­‐of-­‐towners	
  and	
  locals	
  would	
  converge.	
  	
  A	
  friend	
  and	
  I	
  

spent	
  the	
  evening	
  from	
  about	
  9pm	
  to	
  2am	
  wandering	
  through	
  the	
  French	
  Quarter	
  taking	
  

photographs	
  and	
  chatting	
  with	
  people	
  when	
  the	
  opportunity	
  arose—something	
  that	
  happened	
  

less	
  frequently	
  as	
  the	
  night	
  wore	
  on	
  and	
  people	
  became	
  increasingly	
  intoxicated.	
  	
  Among	
  the	
  

places	
  we	
  visited	
  were	
  Bourbon	
  Street	
  and	
  Frenchman	
  Street	
  as	
  well	
  as	
  a	
  number	
  of	
  bars	
  in	
  the	
  

area.	
  	
  One	
  of	
  our	
  earliest	
  stops	
  was	
  at	
  the	
  gay	
  Golden	
  Lantern	
  Bar	
  where	
  many	
  of	
  the	
  people	
  

present	
  had	
  made	
  their	
  own	
  Halloween	
  costumes.	
  	
  On	
  the	
  more	
  heteronormative	
  Bourbon	
  

Street,	
  people	
  tended	
  to	
  wear	
  mass	
  produced	
  Halloween	
  costumes.	
  	
  Overall,	
  the	
  costumes	
  we	
  

saw	
  reflected	
  the	
  carnivalesque	
  emphasis	
  on	
  masquerade	
  and	
  decadence	
  (candy	
  consumption	
  

for	
  children	
  and	
  sex	
  and	
  alcohol	
  for	
  adults).	
  	
  	
  

For	
  young	
  women	
  in	
  particular,	
  Halloween	
  is	
  often	
  seized	
  upon	
  as	
  an	
  occasion	
  to	
  wear	
  

scant	
  clothing.	
  	
  Prior	
  to	
  the	
  trip	
  I	
  asked	
  a	
  group	
  of	
  about	
  fourteen	
  Midwestern	
  female	
  college	
  

students	
  what	
  they	
  planned	
  to	
  wear	
  for	
  Halloween,	
  all	
  but	
  one	
  said	
  she	
  was	
  wearing	
  a	
  ‘sexy’	
  

costume.	
  	
  When	
  I	
  asked	
  why	
  they	
  wanted	
  to	
  be,	
  for	
  example,	
  a	
  ‘sexy	
  cop’	
  I	
  was	
  told	
  that	
  

Halloween	
  was	
  an	
  opportunity	
  to	
  be	
  “slutty”	
  unlike	
  everyday	
  life.	
  	
  For	
  these	
  young	
  women	
  

Halloween	
  creates	
  an	
  opportunity	
  to	
  participate	
  in	
  an	
  upside	
  down	
  world	
  where	
  they	
  can	
  

transgress	
  social	
  norms	
  and	
  enact	
  fantasies.	
  	
  Dressing	
  “slutty”	
  in	
  daily	
  life	
  is	
  a	
  taboo	
  that	
  could	
  

suggest	
  agency	
  over	
  their	
  sexuality.	
  	
  Dress	
  “slutty’	
  for	
  Halloween	
  provides	
  them	
  with	
  a	
  unique	
  

opportunity	
  to	
  be	
  more	
  sexually	
  aggressive	
  than	
  they	
  might	
  be	
  in	
  daily	
  life.	
  	
  Observations	
  on	
  the	
  

street	
  and	
  searches	
  for	
  women’s	
  costumes	
  through	
  on-­‐line	
  costume	
  retailers	
  support	
  the	
  notion	
  



290	
   

that	
  ‘sexy’	
  costumes	
  for	
  women	
  are	
  among	
  the	
  most	
  popular.	
  	
  

As	
  my	
  friend	
  and	
  I	
  wandered	
  through	
  the	
  chaotic	
  streets	
  we	
  crossed	
  paths	
  with	
  six	
  

different	
  Carmens.	
  	
  Among	
  the	
  Carmen	
  Drags	
  was	
  a	
  commercially	
  licensed	
  Lucy	
  version.	
  	
  I	
  also	
  

saw	
  several	
  Carmens	
  accompanied	
  by	
  ‘Mexicans,’	
  that	
  is,	
  a	
  man	
  dressed	
  in	
  a	
  poncho	
  and	
  

sombrero,	
  frequently	
  sporting	
  a	
  large,	
  fake,	
  black	
  moustache.	
  	
  The	
  pairing	
  of	
  the	
  two	
  most	
  likely	
  

has	
  to	
  do	
  with	
  the	
  precedent	
  set	
  on	
  I	
  Love	
  Lucy	
  when	
  Ethel	
  cross-­‐dresses	
  as	
  a	
  ‘Mexican’	
  in	
  the	
  

scene.	
  All	
  of	
  the	
  Carmens	
  were	
  women	
  who	
  appeared	
  to	
  be	
  in	
  their	
  twenties	
  or	
  thirties	
  and	
  all	
  

wore	
  some	
  or	
  all	
  of	
  the	
  costume	
  signifiers	
  associated	
  with	
  Carmen	
  Drag:	
  bared	
  midriff,	
  turban,	
  

ruffled	
  skirt,	
  copious	
  jewelry,	
  and	
  fruit	
  accessories.	
  While	
  I	
  do	
  not	
  know	
  if	
  the	
  women	
  would	
  call	
  

their	
  costumes	
  “Carmen	
  Miranda,”	
  what	
  we	
  can	
  take	
  from	
  these	
  examples	
  is	
  that	
  Carmen	
  Drag	
  

is	
  comprised	
  of	
  certain	
  iconic	
  dress	
  elements	
  that	
  when	
  put	
  together	
  are	
  a	
  recognizable	
  costume	
  

category,	
  possibly	
  a	
  “Sexy	
  Hot	
  Cha	
  Cha	
  Adult”	
  or	
  pan-­‐Latina.	
  

The	
  costumed	
  women	
  in	
  New	
  Orleans	
  demonstrated	
  varying	
  degrees	
  of	
  personal	
  

innovation	
  from	
  wearing	
  an	
  entirely	
  store-­‐bought	
  costume	
  with	
  little	
  additional	
  accessorizing	
  to	
  

a	
  completely	
  original	
  tossed	
  salad	
  headdress.	
  	
  The	
  costumes	
  –	
  worn	
  by	
  women	
  who	
  appeared	
  to	
  

be	
  either	
  white	
  or	
  African	
  American	
  –	
  suggest	
  that	
  in	
  this	
  context	
  Carmen	
  Drag	
  is	
  an	
  ethnic	
  

masquerade	
  to	
  use	
  in	
  a	
  carnivalesque	
  setting.102	
  

	
   I	
  did	
  not	
  observe	
  a	
  single	
  cross-­‐dressed	
  Carmen	
  during	
  Halloween	
  2009,	
  a	
  trend	
  that	
  

extended	
  into	
  the	
  research	
  I	
  later	
  conducted	
  with	
  Carmen	
  Miranda	
  impersonators.	
  

                                                
102	
  I	
  do	
  not	
  know	
  if	
  any	
  of	
  the	
  women	
  who	
  allowed	
  me	
  to	
  photograph	
  them	
  self-­‐identify	
  as	
  Latina.	
  	
  It	
  seems	
  unlikely	
  

given	
  that	
  as	
  a	
  carnivalesque	
  event	
  Halloween	
  is	
  a	
  period	
  for	
  masquerading	
  as	
  someone	
  other	
  than	
  what	
  one	
  is	
  in	
  

everyday	
  life.	
  	
  	
  



291	
   

	
  

	
  

	
  

	
  

	
   	
  

	
  

	
  
	
  
Figure	
  52:	
  Woman	
  wearing	
  a	
  mass-­‐produced	
  Carmen	
  Miranda	
  
costume	
  during	
  Halloween	
  2009,	
  New	
  Orleans,	
  Louisiana	
  (author	
  
photograph,	
  2009)	
  



292	
   

	
  
	
  

Figure	
  53:	
  Woman	
  wearing	
  a	
  homemade	
  tossed	
  salad	
  headdress	
  evocative	
  of	
  Carmen	
  
Miranda	
  on	
  Frenchman	
  Street	
  in	
  New	
  Orleans,	
  Halloween	
  2009	
  (author	
  photograph,	
  
2009) 



293	
   

	
  
	
   	
  

Figure	
  54:	
  Celebrity	
  impersonator,	
  Catherine,	
  as	
  Carmen	
  Miranda	
  (1990s)	
  
(www.catherinegrillos.com,	
  accessed	
  10/20/13) 



294	
   

Two	
  Celebrity	
  Impersonators	
  

	
   In	
  some	
  ways	
  Carmen	
  Miranda’s	
  pop	
  culture	
  icon	
  status	
  resembles	
  that	
  of	
  Elvis	
  Presley.	
  	
  

Both	
  were	
  white	
  performers	
  who	
  interpreted	
  black	
  music	
  to	
  reach	
  mainstream	
  audiences.	
  	
  Their	
  

iconic	
  images	
  continue	
  to	
  resonate	
  in	
  popular	
  culture	
  and	
  the	
  museums	
  dedicated	
  to	
  their	
  

careers	
  help	
  perpetuate	
  their	
  celebrity	
  status.	
  	
  Both	
  stars	
  have	
  also	
  been	
  widely	
  impersonated,	
  

contributing	
  to	
  their	
  cultural	
  relevance.	
  	
  	
  	
  

	
   In	
  fall	
  2009	
  I	
  searched	
  for	
  cross-­‐dressed	
  Carmen	
  Miranda	
  impersonators	
  in	
  Chicago,	
  New	
  

York,	
  Miami,	
  New	
  Orleans,	
  Los	
  Angeles,	
  and	
  San	
  Francisco.	
  	
  When	
  I	
  spoke	
  to	
  the	
  manager	
  at	
  a	
  

well-­‐known	
  Chicago	
  drag	
  bar	
  that	
  caters	
  to	
  tourists,	
  he	
  told	
  me	
  that	
  people	
  had	
  not	
  done	
  

Carmen	
  Miranda	
  since	
  the	
  early	
  nineties.	
  	
  At	
  the	
  manager’s	
  suggestion,	
  I	
  began	
  searching	
  for	
  

Carmens	
  via	
  entertainment	
  production	
  companies	
  specializing	
  in	
  celebrity	
  impersonators.	
  	
  By	
  

spring	
  2010	
  I	
  had	
  found	
  four	
  San	
  Francisco	
  Bay	
  Area	
  performers	
  who	
  seemed	
  willing	
  to	
  

participate	
  in	
  an	
  ethnographic	
  study.	
  	
  In	
  the	
  end	
  I	
  only	
  had	
  the	
  opportunity	
  to	
  work	
  with	
  two	
  

performers	
  between	
  April	
  2010	
  and	
  January	
  2011.	
  Nonetheless	
  the	
  data	
  I	
  collected	
  via	
  

interviews	
  and	
  participant-­‐observation	
  is	
  instructive	
  when	
  situated	
  within	
  the	
  larger	
  body	
  of	
  

Carmen	
  Drag	
  data	
  I	
  have	
  collected.	
  

When	
  I	
  first	
  met	
  Catherine	
  G.	
  she	
  was	
  fifty-­‐two-­‐years-­‐old	
  and	
  had	
  been	
  performing	
  for	
  

well	
  over	
  three	
  decades.	
  	
  Growing	
  up	
  her	
  family	
  moved	
  around	
  a	
  lot.	
  	
  In	
  the	
  process	
  Catherine	
  

learned	
  how	
  to	
  adapt	
  well	
  to	
  new	
  environments.	
  	
  She	
  is	
  funny,	
  outgoing,	
  vivacious,	
  and	
  talented.	
  	
  

For	
  Catherine,	
  performing	
  has	
  been	
  “everything”	
  to	
  her	
  and	
  is	
  the	
  reason	
  she	
  left	
  college	
  before	
  

graduating	
  despite	
  having	
  a	
  scholarship	
  to	
  study	
  opera	
  at	
  a	
  Midwestern	
  liberal	
  arts	
  college.	
  	
  She	
  

told	
  me	
  she	
  would	
  “rather	
  be	
  doing	
  than	
  talking	
  about”	
  how	
  to	
  do	
  theater	
  or	
  opera.	
  	
  Catherine	
  is	
  



295	
   

a	
  free	
  spirit	
  and	
  her	
  love	
  of	
  performance	
  is	
  palpable.	
  	
  As	
  a	
  singer	
  and	
  dancer	
  who	
  makes	
  ends	
  

meet	
  by	
  accepting	
  jobs	
  as	
  they	
  come	
  up,	
  Catherine	
  is	
  remarkably	
  resourceful,	
  nimble,	
  and	
  

chameleon-­‐like.	
  	
  I	
  once	
  met	
  her	
  at	
  a	
  salon	
  where	
  she	
  was	
  having	
  her	
  haircut	
  and	
  did	
  not	
  

recognize	
  her	
  because	
  she	
  was	
  plainly	
  dressed	
  and	
  without	
  makeup.	
  	
  It	
  took	
  her	
  insisting	
  to	
  me	
  

that	
  she	
  really	
  was	
  Catherine	
  for	
  me	
  to	
  believe	
  my	
  eyes.	
  	
  Afterwards	
  we	
  drove	
  together	
  from	
  the	
  

salon	
  to	
  a	
  house	
  where	
  a	
  party	
  was	
  being	
  held	
  in	
  her	
  honor.	
  	
  As	
  we	
  sat	
  in	
  the	
  van	
  I	
  observed	
  her	
  

completely	
  transform	
  her	
  appearance	
  in	
  under	
  fifteen	
  minutes.	
  	
  After	
  rummaging	
  through	
  

clothes	
  heaps,	
  she	
  pulled	
  out	
  a	
  suitable	
  cocktail	
  dress	
  and	
  accessories	
  and	
  used	
  cosmetics	
  to	
  go	
  

from	
  unrecognizably	
  ordinary	
  looking	
  to	
  quite	
  glamorous	
  and	
  attractive.	
  	
  

Catherine	
  told	
  me	
  that	
  she	
  has	
  been	
  impersonating	
  Carmen	
  Miranda	
  or	
  a	
  Carmen-­‐

inspired	
  character	
  since	
  the	
  mid-­‐nineties.	
  	
  Mostly	
  she	
  has	
  done	
  these	
  impersonations	
  as	
  singing	
  

telegrams	
  or	
  for	
  special	
  events.	
  	
  She	
  said	
  that	
  the	
  first	
  time	
  she	
  did	
  Carmen	
  Miranda	
  she	
  was	
  

first	
  asked	
  if	
  she	
  could	
  sing	
  a	
  Carmen	
  song.	
  	
  She	
  said	
  yes	
  and	
  then	
  promptly	
  did	
  her	
  research	
  by	
  

purchasing	
  a	
  Carmen	
  Miranda	
  CD.	
  	
  Catherine	
  is	
  white	
  and,	
  though	
  monolingual,	
  prides	
  herself	
  on	
  

singing	
  in	
  Portuguese	
  and	
  having	
  learned	
  correct	
  pronunciation	
  from	
  a	
  Brazilian	
  acquaintance.	
  	
  

The	
  same	
  acquaintance	
  also	
  translated	
  Carmen’s	
  lyrics	
  for	
  Catherine,	
  which	
  she	
  says	
  helped	
  her	
  

grasp	
  the	
  songs’	
  meanings.	
  	
  	
  

	
   	
  



296	
   

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  
	
  
Figure	
  55:	
  Valeriana	
  in	
  Carmen	
  Drag	
  preparing	
  for	
  a	
  2010	
  performance	
  (author	
  
photograph,	
  2010)	
  



297	
   

Catherine	
  told	
  me	
  that	
  when	
  she	
  does	
  Carmen	
  she	
  likes	
  to	
  re-­‐imagine	
  the	
  star	
  for	
  

contemporary	
  audiences.	
  	
  So,	
  for	
  example,	
  Catherine	
  sings	
  in	
  a	
  band	
  that	
  plays	
  sixties	
  surf	
  music	
  

and	
  does	
  cover	
  songs.	
  	
  Because	
  they	
  are	
  a	
  “show	
  band”	
  sometimes	
  they	
  dress	
  up	
  in	
  costume.	
  	
  

On	
  these	
  occasions	
  Catherine	
  has	
  performed	
  as	
  Cher,	
  Nancy	
  Sinatra,	
  Marilyn	
  Monroe,	
  and	
  

Carmen	
  Miranda.	
  	
  She	
  said	
  that	
  when	
  she	
  does	
  Carmen	
  for	
  these	
  gigs	
  she	
  likes	
  to	
  ask	
  herself,	
  

“What	
  would	
  it	
  be	
  like	
  if	
  Carmen	
  Miranda	
  was	
  here	
  and	
  she	
  sang	
  with	
  a	
  surf	
  band?”	
  	
  (interview	
  

with	
  the	
  author,	
  April	
  17,	
  2010).	
  	
  So	
  attired	
  in	
  Carmen	
  Drag	
  she	
  will	
  sometimes	
  sing	
  “Hot,	
  Hot,	
  

Hot”	
  (written	
  in	
  1982	
  and	
  popularized	
  by	
  Buster	
  Poindexter	
  in	
  1987),	
  or	
  lead	
  a	
  conga	
  line.	
  	
  

Although	
  Catherine	
  likes	
  to	
  remind	
  her	
  audiences	
  that	
  Carmen	
  was	
  Brazilian	
  and	
  sang	
  in	
  

Portuguese,	
  she	
  nonetheless	
  deploys	
  Carmen	
  Drag	
  in	
  a	
  way	
  that	
  aligns	
  with	
  the	
  idea	
  that	
  

Carmen	
  signifies	
  Latina	
  more	
  generally.	
  

	
   The	
  other	
  Bay	
  Area	
  Carmen	
  Miranda	
  impersonator	
  I	
  worked	
  with	
  was	
  Valeriana	
  Q.	
  	
  	
  

A	
  Berkeley-­‐based	
  producer	
  assured	
  me	
  that	
  Valeriana	
  was	
  the	
  Bay	
  Area’s	
  best	
  Carmen	
  

impersonator	
  and	
  also	
  Latina.	
  	
  Like	
  Catherine,	
  Valeriana	
  was	
  probably	
  in	
  her	
  fifties	
  when	
  we	
  met	
  

though	
  she	
  never	
  revealed	
  her	
  age.	
  	
  Valeriana	
  is	
  a	
  very	
  attractive	
  San	
  Francisco	
  native	
  whose	
  

parents	
  were	
  also	
  performers.	
  	
  Valeriana’s	
  father	
  moved	
  to	
  the	
  US	
  from	
  Mexico	
  with	
  his	
  family	
  

when	
  he	
  was	
  fifteen	
  while	
  her	
  mother	
  was	
  of	
  Irish	
  descent.	
  	
  Because	
  Valeriana	
  had	
  regularly	
  

booked	
  gigs	
  at	
  North	
  Beach	
  nightclubs,	
  I	
  had	
  the	
  opportunity	
  to	
  see	
  her	
  perform	
  many	
  times	
  

with	
  her	
  jazz	
  and	
  Latin	
  jazz	
  bands	
  over	
  the	
  course	
  of	
  four	
  months.	
  	
  	
  

At	
  the	
  regular	
  performance	
  events,	
  she	
  does	
  not	
  impersonate	
  Carmen	
  but	
  rather	
  

performs	
  as	
  a	
  nightclub	
  jazz	
  singer	
  in	
  glamorous	
  cocktail	
  attire.	
  	
  Typically	
  Valeriana’s	
  

performances	
  include	
  moments	
  when	
  she	
  talks	
  to	
  the	
  audience	
  about	
  her	
  heritage,	
  both	
  



298	
   

ethnically	
  and	
  as	
  a	
  performer.	
  	
  What	
  she	
  expresses	
  to	
  her	
  audiences	
  is	
  consistent	
  with	
  the	
  way	
  

she	
  describes	
  herself	
  on	
  her	
  website	
  and	
  in	
  the	
  conversations	
  we	
  had.	
  	
  She	
  likes	
  to	
  say	
  that	
  her	
  

father	
  was	
  a	
  talented	
  Mexican	
  percussionist	
  who	
  played	
  in	
  San	
  Francisco’s	
  North	
  Beach	
  and	
  

Tenderloin	
  neighborhoods	
  during	
  the	
  fifties	
  and	
  that	
  her	
  mother	
  was	
  a	
  beautiful	
  comic	
  

performer	
  of	
  Irish	
  descent.	
  	
  Her	
  father,	
  she	
  says,	
  taught	
  her	
  a	
  number	
  of	
  Latin	
  songs	
  and	
  her	
  

mother	
  taught	
  her	
  how	
  to	
  sing	
  and	
  do	
  impersonations.	
  	
  Valeriana’s	
  ethnic	
  “mix”	
  as	
  she	
  calls	
  it,	
  is	
  

important	
  to	
  how	
  she	
  defines	
  herself.	
  	
  She	
  told	
  me	
  that	
  it	
  gives	
  her	
  “more	
  depth”	
  and	
  a	
  better	
  

understanding	
  of	
  different	
  cultures.	
  

	
   Although	
  Valeriana	
  seldom	
  does	
  Carmen	
  Miranda	
  impersonations,	
  she	
  did	
  perform	
  as	
  

the	
  Carmen-­‐inspired	
  “Pineapple	
  Princess”	
  on	
  and	
  off	
  for	
  twelve	
  years	
  in	
  the	
  long-­‐running	
  San	
  

Francisco	
  production	
  Beach	
  Blanket	
  Babylon.	
  	
  In	
  the	
  biography	
  section	
  on	
  her	
  website,	
  Valeriana	
  

says	
  that	
  she	
  does	
  a	
  number	
  of	
  celebrity	
  impersonations:	
  	
  	
  

“My	
  specialty	
  and	
  favorite	
  is	
  Carmen	
  Miranda.	
  	
  Carmen	
  is	
  so	
  colorful	
  and	
  I	
  am	
  of	
  Latin	
  
decent	
  [sic],	
  so	
  I	
  am	
  right	
  at	
  home.”	
  
(www.valerianaq.com,	
  accessed	
  July	
  2013)	
  

	
  
	
   She	
  told	
  me	
  that	
  she	
  likes	
  to	
  do	
  Carmen	
  Miranda	
  because	
  “she’s	
  Latin	
  and	
  I’m	
  Latin.	
  	
  I	
  

mean,	
  she’s	
  Brazilian,	
  Brazilian.	
  	
  I’m	
  Mexican	
  but	
  I	
  mean	
  it’s	
  still	
  all	
  Latin.	
  	
  We	
  still	
  connect,	
  you	
  

know?	
  	
  It	
  just	
  really	
  inspired	
  me	
  as	
  a	
  kid”	
  (interview	
  with	
  the	
  author,	
  January	
  21,	
  2011).	
  	
  For	
  

Valeriana,	
  doing	
  Carmen	
  Drag	
  is	
  a	
  means	
  of	
  asserting	
  her	
  authenticity	
  as	
  a	
  Latina.	
  

	
   Although	
  I	
  only	
  had	
  a	
  few	
  occasions	
  to	
  see	
  Valeriana	
  (twice)	
  and	
  Catherine	
  (once)	
  in	
  

Carmen	
  Drag,	
  there	
  were	
  some	
  consistencies	
  in	
  their	
  costumes	
  that	
  aligned	
  with	
  what	
  I	
  have	
  

found	
  in	
  other	
  examples.	
  	
  Both	
  wear	
  elaborate	
  turbans,	
  which	
  each	
  performer	
  proudly	
  told	
  me	
  

she	
  had	
  constructed	
  herself.	
  	
  Catherine	
  wears	
  a	
  good	
  quality	
  commercially	
  produced	
  Carmen-­‐



299	
   

style	
  dress	
  while	
  Valeriana	
  wears	
  a	
  vintage	
  full-­‐length	
  gown.	
  	
  Both	
  women	
  embellish	
  their	
  

appearance	
  with	
  elaborate	
  costume	
  jewelry	
  and	
  both	
  re-­‐interpret	
  well-­‐known	
  Carmen	
  songs	
  

either	
  in	
  their	
  entirety	
  or	
  as	
  medleys.	
  	
  The	
  songs	
  in	
  their	
  repertoires	
  overlapped	
  and	
  included	
  

“South	
  American	
  Way,”	
  “Tico	
  Tico,”	
  “Mamãe	
  eu	
  quero,”	
  and	
  “I,	
  Yi,	
  Yi,	
  Yi,	
  Yi	
  (I	
  Like	
  You	
  Very	
  

Much).”	
  	
  When	
  in	
  character,	
  both	
  women	
  talk	
  to	
  the	
  audience	
  in	
  a	
  Spanish-­‐Portuguese	
  hybrid	
  

accented	
  English.	
  	
  Both	
  engaged	
  comedy	
  in	
  their	
  performances	
  and	
  enjoyed	
  incorporating	
  the	
  

carnivalesque	
  by	
  sitting	
  on	
  audience	
  members’	
  laps,	
  for	
  example.	
  	
  Although	
  they	
  do	
  not	
  seem	
  to	
  

have	
  frequent	
  requests	
  to	
  perform	
  Carmen	
  Drag,	
  their	
  interpretations	
  are	
  consistent	
  with	
  other	
  

examples	
  I	
  have	
  found	
  which	
  emphasize	
  ethnicity	
  and	
  Carmen’s	
  Hollywood-­‐era	
  look.103	
  	
  	
  

	
  

Conclusion	
  

Frequently	
  Carmen	
  Drag	
  marks	
  a	
  carnivalesque	
  moment	
  meant	
  to	
  elicit	
  ambivalent	
  

laughter.	
  	
  The	
  carnivalesque	
  and	
  its	
  accompanying	
  laughter	
  revel	
  in	
  social	
  transgressions	
  and	
  

oppositions.	
  	
  Moments	
  of	
  Carmen	
  Drag	
  –	
  which	
  include	
  Carmen’s	
  own	
  Hollywood	
  performances	
  

–	
  are	
  liminal	
  in	
  which	
  common	
  themes	
  for	
  exploration	
  include:	
  social	
  role	
  reversals;	
  cross-­‐

dressing;	
  and	
  grotesque,	
  exaggerated	
  body	
  parts	
  (e.g.	
  oversize	
  phallic	
  bananas)	
  (Bakhtin	
  1984	
  

[1965]).	
  	
  Carmen	
  Miranda	
  fashioned	
  her	
  carnivalesque	
  look	
  and	
  performance	
  with	
  a	
  wink.	
  	
  She	
  

encouraged	
  and	
  taught	
  others	
  how	
  to	
  parody	
  her.	
  	
  In	
  so	
  doing	
  she	
  facilitated	
  the	
  possibility	
  that	
  

future	
  parodies	
  would	
  follow.	
  	
  Moreover,	
  in	
  framing	
  herself	
  as	
  crnivalesque	
  she	
  created	
  a	
  

generic	
  framework	
  for	
  others	
  to	
  do	
  Carmen	
  Drag.	
  	
  While	
  all	
  the	
  Carmen	
  Drags	
  I	
  have	
  located	
  are	
  

                                                
103	
  Valeriana	
  and	
  Catherine	
  had	
  both	
  been	
  performing	
  Carmen	
  Drag	
  in	
  the	
  Bay	
  Area	
  since	
  the	
  nineties	
  though	
  

neither	
  could	
  name	
  a	
  single	
  cross-­‐dressed	
  example	
  of	
  Carmen	
  Drag	
  in	
  San	
  Francisco.	
  	
  



300	
   

framed	
  by	
  the	
  carnivalesque,	
  their	
  ideological	
  implications	
  vary	
  depending	
  upon	
  the	
  ways	
  in	
  

which	
  the	
  performers	
  calibrate	
  distance	
  between	
  their	
  voice,	
  other	
  examples	
  of	
  Carmen	
  Drag,	
  

and	
  Carmen’s	
  voice.	
  	
  	
  

I	
  have	
  examined	
  Carmen	
  Drags	
  that	
  carry	
  ‘residue’	
  of	
  past	
  social	
  interactions	
  –	
  to	
  use	
  

Silverstein	
  and	
  Urban’s	
  phrasing	
  (1996)	
  –	
  in	
  the	
  drag	
  sign	
  vehicle.	
  These	
  include	
  Carmen	
  Drags	
  

that	
  index	
  other	
  Carmen	
  Drags	
  such	
  as	
  the	
  I	
  Love	
  Lucy	
  version.	
  	
  Carmen	
  Drag	
  operates	
  

metadiscurisively	
  to	
  connect	
  Carmen	
  in	
  particular	
  ways	
  to	
  the	
  broader	
  social	
  order.	
  	
  We	
  have	
  

seen	
  Carmen	
  Drag	
  get	
  produced	
  in	
  many	
  different	
  ways:	
  sometimes	
  people	
  use	
  assemblage	
  

(Shukla	
  2008:	
  216) 104	
  of	
  purchased	
  mass	
  produced	
  items,	
  as	
  many	
  of	
  the	
  New	
  Orleans	
  

Halloween	
  revelers	
  did;	
  sometimes	
  people	
  create	
  entirely	
  original	
  costumes	
  that	
  index	
  Carmen	
  

in	
  the	
  way	
  that	
  GI	
  Sascha	
  Brastoff	
  did	
  during	
  WWII	
  through	
  his	
  original	
  costume	
  creations	
  that	
  

incorporated	
  mess	
  hall	
  supplies;	
  at	
  other	
  times	
  Carmen	
  Drag	
  is	
  chiefly	
  a	
  matter	
  of	
  performance	
  

as	
  in	
  the	
  case	
  of	
  Dennis	
  Miller’s	
  mean-­‐spirited	
  parody.	
  	
  What	
  is	
  consistent	
  in	
  the	
  examples	
  is	
  the	
  

transportability	
  of	
  look	
  and	
  performance	
  as	
  well	
  as	
  the	
  carnivalesque	
  framing	
  device.	
  	
  Intention,	
  

anticipated	
  responses,	
  and	
  targeted	
  audiences	
  inform	
  the	
  different	
  types	
  of	
  Carmen	
  Drag.	
  	
  In	
  the	
  

mediated	
  examples	
  such	
  as	
  in	
  the	
  documentary	
  Bananas	
  is	
  my	
  Business,	
  the	
  film	
  becomes	
  both	
  

a	
  reservoir	
  and	
  a	
  reference	
  point	
  in	
  the	
  way	
  that	
  Zambian	
  radio	
  does	
  in	
  Debra	
  Spitulnik’s	
  

research	
  (Spitulnik	
  1997:	
  161)	
  for	
  new	
  understandings	
  about	
  what	
  the	
  star	
  signifies.	
  	
  Moreover,	
  

for	
  those	
  unfamiliar	
  with	
  Carmen	
  Miranda’s	
  film	
  repertoire,	
  such	
  media	
  become	
  a	
  new	
  means	
  

for	
  circulating	
  her	
  image	
  and	
  performance.	
  

                                                
104	
  Shukla	
  defines	
  assemblage	
  as	
  the	
  technique	
  wearers	
  use	
  in	
  the	
  industrialized	
  world	
  in	
  which	
  they	
  “purchase	
  

readymade	
  commodities	
  and	
  arrange	
  them	
  into	
  new	
  units”	
  (Shukla	
  2008:	
  216).	
  



301	
   

Conclusion	
  

Carmen	
  Miranda	
  injected	
  her	
  dress	
  and	
  performance	
  with	
  joy,	
  kinesthetic	
  energy,	
  

humor,	
  and	
  creativity.	
  	
  In	
  so	
  doing	
  she	
  has	
  been	
  loathed,	
  loved,	
  mocked,	
  re-­‐used,	
  re-­‐interpreted,	
  

cannibalized,	
  and	
  impersonated.	
  	
  As	
  an	
  iconic	
  star	
  her	
  image	
  has	
  meant	
  many	
  things	
  to	
  many	
  

people.	
  	
  That	
  her	
  likeness	
  continues	
  to	
  circulate	
  is	
  a	
  testament	
  to	
  the	
  durability	
  of	
  “the	
  lady	
  in	
  

the	
  tutti-­‐frutti	
  hat’s”	
  look.	
  	
  And	
  yet	
  the	
  Hollywood	
  re-­‐imagined	
  baiana	
  is	
  the	
  primary	
  image	
  to	
  

survive	
  despite	
  the	
  ten	
  preceding	
  years	
  when	
  she	
  was	
  a	
  glamorous	
  “Queen	
  of	
  Brazilian	
  Cinema.”	
  	
  

Even	
  in	
  Brazil,	
  few	
  today	
  know	
  anything	
  about	
  her	
  successful	
  thirties	
  recording	
  and	
  film	
  career.	
  	
  

Carmen’s	
  dress,	
  performance,	
  and	
  career	
  were	
  infused	
  with	
  irony,	
  and	
  yet	
  her	
  influence	
  on	
  

Brazilian	
  culture	
  has	
  largely	
  been	
  forgotten.	
  	
  Nonetheless	
  she	
  pervades	
  popular	
  Brazilian	
  culture.	
  

From	
  knick-­‐knacks	
  at	
  tourist	
  gift	
  shops	
  to	
  samba	
  school	
  baianas	
  to	
  carnival	
  marcha	
  

classics,	
  Carmen	
  Miranda	
  lives	
  on	
  in	
  Brazil.	
  Wherever	
  there	
  are	
  tourist	
  attractions	
  in	
  Brazil,	
  one	
  

finds	
  Carmen.	
  	
  At	
  the	
  Pão	
  de	
  Açucar	
  gift	
  shop,	
  she	
  is	
  on	
  tote	
  bags	
  and	
  pillows.	
  	
  She	
  is	
  at	
  the	
  Tom	
  

Jobim	
  international	
  airport	
  as	
  a	
  baiana	
  doll.	
  	
  She	
  is	
  at	
  the	
  Brazilian	
  Cultural	
  Center	
  on	
  a	
  sequined	
  

purse.	
  	
  For	
  the	
  fashion	
  forward,	
  her	
  sense	
  of	
  style	
  continues	
  to	
  get	
  evoked.	
  	
  When	
  a	
  Brazilian	
  

fashionista	
  adorns	
  herself	
  with	
  excessive	
  jewelry	
  and	
  gigantic	
  necklaces,	
  she	
  is	
  “uma	
  autêntica	
  

Carmem	
  [sic]	
  Miranda”	
  [an	
  authentic	
  Carmen	
  Miranda]	
  (O	
  globo,	
  July	
  2008).	
  	
  European	
  crystal	
  

jewelry	
  manufacturer	
  Swarovkski	
  even	
  made	
  replicas	
  of	
  some	
  of	
  Carmen’s	
  brooches	
  for	
  a	
  São	
  

Paulo	
  exhibit	
  and	
  display	
  in	
  one	
  of	
  their	
  shops	
  (O	
  Globo,	
  February	
  17,	
  1996),	
  and	
  Brazilian	
  

fashion	
  designers	
  have	
  put	
  her	
  Hollywood	
  image	
  onto	
  swimsuits	
  and	
  clothing	
  for	
  their	
  annual	
  

“Fashion	
  Week”	
  (Gazeta	
  Mercantil,	
  March	
  16,	
  2001).	
  	
  	
  

	
   	
  



302	
   

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  
Figure	
  56:	
  The	
  gift	
  shop	
  at	
  Pão	
  de	
  Açucar,	
  Rio	
  de	
  Janeiro,	
  
Brazil	
  (2008)	
  (author	
  photograph,	
  2008)	
  



303	
   

One	
  of	
  Carmen’s	
  most	
  significant	
  contributions	
  to	
  Brazilian	
  culture	
  was	
  popularizing	
  

carioca	
  carnival	
  for	
  the	
  rest	
  of	
  country	
  at	
  a	
  time	
  when	
  people	
  were	
  trying	
  to	
  ascertain	
  just	
  what	
  

it	
  meant	
  to	
  be	
  Brazilian.	
  	
  Today	
  carioca	
  carnival	
  is	
  the	
  world’s	
  largest	
  celebration	
  of	
  its	
  kind	
  with	
  

millions	
  of	
  people	
  crowding	
  the	
  streets	
  each	
  day	
  of	
  the	
  festival.	
  	
  Every	
  few	
  years,	
  Carmen	
  is	
  

remembered	
  affectionately	
  through	
  homage	
  on	
  a	
  float	
  as	
  she	
  was	
  on	
  the	
  2011	
  Salgueiro	
  samba	
  

school’s	
  float	
  for	
  the	
  Rio	
  de	
  Janeiro	
  Sambódromo	
  parade.	
  	
  Salgueiro’s	
  theme	
  that	
  year	
  was	
  

Brazilian	
  cinema	
  yet	
  their	
  representation	
  of	
  Carmen	
  was	
  from	
  her	
  Hollywood	
  years	
  even	
  though	
  

one	
  of	
  her	
  early	
  Brazilian	
  films	
  –	
  Alô,	
  alô,	
  carnaval!	
  –	
  continues	
  to	
  circulate	
  in	
  Brazil.	
  

Carmen	
  Miranda	
  was	
  also	
  highly	
  effective	
  in	
  her	
  thirties	
  representation	
  of	
  cultural	
  

hybridity.	
  	
  	
  At	
  a	
  time	
  when	
  conflicting	
  ideologies	
  about	
  race	
  were	
  present	
  –	
  preference	
  for	
  a	
  

white	
  beauty	
  aesthetic	
  juxtaposed	
  with	
  a	
  growing	
  appreciation	
  for	
  Afro-­‐Brazilian	
  cultural	
  

contributions	
  to	
  Brazil	
  –	
  she	
  managed	
  to	
  balance	
  these	
  oppositions	
  with	
  humor	
  and	
  grace.	
  	
  In	
  

her	
  innovative	
  and	
  glamorous	
  interpretation	
  of	
  what	
  has	
  become	
  a	
  domestic	
  exotic	
  folk	
  figure,	
  

the	
  baiana,	
  Carmen	
  Miranda	
  re-­‐imagined	
  what	
  Brazilian	
  ‘race’	
  could	
  look	
  like.	
  	
  In	
  the	
  context	
  of	
  

thirties	
  Brazil	
  where	
  artists,	
  intellectuals,	
  politicians,	
  and	
  ordinary	
  people	
  sought	
  to	
  create	
  a	
  

homogenous	
  national	
  identity,	
  Carmen	
  provided	
  a	
  visual	
  complement	
  to	
  emergent	
  rhetoric	
  that	
  

characterized	
  Brazil	
  as	
  ‘mixed’	
  –	
  racially	
  and	
  culturally.	
  	
  Carmen’s	
  carnival	
  baiana	
  was	
  a	
  form	
  of	
  

ironic	
  drag	
  insofar	
  as	
  it	
  presented	
  a	
  social	
  type	
  while	
  inserting	
  the	
  creator’s	
  own	
  commenting	
  

‘voice’	
  into	
  the	
  presentation.	
  	
  It	
  blended	
  modernity	
  –	
  Hollywood-­‐inspired	
  styling	
  –	
  with	
  

‘tradition’	
  –	
  the	
  Afro-­‐Brazilian	
  baiana’s	
  stereotyped	
  dress	
  signifiers.	
  	
  Her	
  fantasia	
  was	
  an	
  

intertextual	
  composite	
  that	
  drew	
  from	
  a	
  range	
  of	
  sources	
  including	
  imported	
  films,	
  the	
  baiana	
  

vendors’	
  attire	
  she	
  saw	
  on	
  the	
  Rio	
  de	
  Janeiro	
  streets,	
  carioca	
  samba	
  school	
  carnival	
  baiana	
  



304	
   

costumes,	
  and	
  whomever	
  she	
  may	
  have	
  observed	
  on	
  her	
  earlier	
  visits	
  to	
  Salvador	
  da	
  Bahia.	
  	
  

Though	
  other	
  performers	
  (e.g.	
  Aracy	
  Cortes,	
  whose	
  baiana	
  Carmen	
  may	
  have	
  seen)	
  had	
  donned	
  

a	
  baiana	
  fantasia	
  in	
  the	
  past,	
  Carmen’s	
  baiana,	
  which	
  circulated	
  widely	
  via	
  the	
  1939	
  film	
  Banana	
  

da	
  terra,	
  was	
  arguably	
  the	
  most	
  successful	
  fantasia	
  worn	
  by	
  a	
  performer.	
  	
  Her	
  baiana’s	
  success	
  

was	
  due	
  to	
  at	
  least	
  two	
  reasons.	
  	
  First,	
  she	
  was	
  a	
  popular	
  film	
  and	
  music	
  star	
  who	
  already	
  had	
  a	
  

national	
  reputation	
  for	
  glamour.	
  	
  Possibly	
  people	
  wanted	
  to	
  emulate	
  her	
  carnival	
  costume’s	
  

playful	
  glamour.	
  	
  Second,	
  her	
  baiana	
  circulated	
  more	
  widely	
  than	
  other	
  artistically	
  interpreted	
  

baianas	
  from	
  the	
  era.	
  	
  Other	
  baiana	
  representations	
  were	
  in	
  live	
  theater	
  or	
  were	
  visual	
  art	
  forms	
  

(e.g.	
  paintings,	
  photographs)	
  that	
  many	
  Brazilians	
  would	
  not	
  have	
  had	
  access	
  to.	
  	
  Since	
  her	
  

baiana	
  debuted	
  in	
  the	
  context	
  of	
  the	
  highly	
  accessible	
  (in	
  terms	
  of	
  affordability,	
  distribution,	
  and	
  

exhibition)	
  musical	
  film,	
  other	
  circulating	
  baiana	
  representations	
  simply	
  could	
  not	
  compete	
  with	
  

regard	
  to	
  audience	
  reach.	
  	
  Within	
  weeks	
  after	
  Banana	
  da	
  terra	
  debuted,	
  cariocas	
  from	
  all	
  walks	
  

of	
  life	
  copied	
  her	
  fantasia	
  that	
  carnival	
  season.	
  	
  	
  

Some	
  eighty	
  years	
  later	
  circulating	
  popular	
  Brazilian	
  rhetoric	
  continues	
  to	
  assert	
  that	
  

Brazil	
  is	
  a	
  racial	
  democracy	
  by	
  virtue	
  of	
  its	
  racial	
  and	
  cultural	
  blending.	
  	
  Though	
  it	
  would	
  be	
  an	
  

overstatement	
  to	
  say	
  that	
  Carmen	
  Miranda’s	
  1939	
  carnival	
  fantasia	
  singlehandedly	
  transformed	
  

popular	
  Brazilian	
  conceptions	
  of	
  brasilidade,	
  one	
  cannot	
  help	
  but	
  to	
  wonder	
  at	
  the	
  continued	
  

significance	
  of	
  her	
  hybrid	
  baiana.	
  	
  Bakhtin	
  (1984	
  [1965])	
  posits	
  that	
  the	
  social	
  transgressions	
  of	
  

carnival	
  irreversibly	
  and	
  incrementally	
  transform	
  quotidian	
  life.	
  	
  The	
  success	
  of	
  Carmen’s	
  carnival	
  

baiana	
  and	
  its	
  continued	
  circulation	
  suggest	
  that	
  this	
  has	
  been	
  the	
  case	
  in	
  Brazil.	
  	
  What	
  was	
  

initially	
  a	
  parodic	
  interpretation	
  of	
  an	
  Afro-­‐Brazilian	
  baiana	
  and	
  a	
  fun	
  carnival	
  costume	
  has	
  

become	
  a	
  significant	
  source	
  of	
  contempt	
  and	
  celebration	
  for	
  many	
  Brazilians.	
  	
  Whether	
  one	
  



305	
   

regards	
  Carmen’s	
  baiana	
  as	
  a	
  grotesque	
  caricature	
  or	
  a	
  playful	
  interpretation,	
  judging	
  by	
  its	
  

continued	
  circulation	
  the	
  look	
  has	
  not	
  lost	
  its	
  social	
  relevance	
  (see	
  figure	
  56).	
  

My	
  project	
  began	
  in	
  2007	
  at	
  the	
  Museu	
  Carmen	
  Miranda	
  (MCM)	
  [Carmen	
  Miranda	
  

Museum]	
  in	
  Rio	
  de	
  Janeiro,	
  Brazil.	
  	
  The	
  museum	
  is	
  situated	
  in	
  Rio’s	
  Flamengo	
  Park,	
  a	
  small	
  strip	
  

of	
  land	
  surrounded	
  by	
  traffic	
  and	
  far	
  from	
  the	
  touristy	
  hustle	
  and	
  bustle	
  of	
  zona	
  sul.	
  	
  The	
  small	
  

dusty	
  park	
  and	
  the	
  museum	
  that	
  is	
  shaped	
  like	
  a	
  space	
  ship	
  have	
  few	
  visitors	
  though	
  Flamengo	
  

Park	
  is	
  close	
  to	
  residential	
  and	
  commercial	
  areas.	
  	
  The	
  1962	
  Modernist	
  wonder	
  that	
  now	
  houses	
  

the	
  Carmen	
  Miranda	
  collection	
  was	
  designed	
  by	
  Affonso	
  Reidy	
  and	
  was	
  originally	
  intended	
  to	
  be	
  

a	
  municipal	
  park	
  building.	
  	
  Though	
  the	
  museum	
  has	
  been	
  retrofitted	
  to	
  control	
  the	
  climate	
  and	
  

make	
  it	
  more	
  suitable	
  as	
  a	
  museum,	
  the	
  space	
  often	
  poses	
  problems	
  for	
  its	
  staff	
  with	
  its	
  circular	
  

layout.	
  	
  At	
  the	
  building’s	
  center	
  is	
  a	
  small	
  open-­‐air	
  space	
  featuring	
  a	
  garden	
  designed	
  by	
  the	
  

acclaimed	
  Brazilian	
  landscape	
  architect,	
  Burle	
  Marx.	
  	
  	
  

I	
  have	
  spent	
  a	
  total	
  of	
  about	
  four	
  months	
  conducting	
  research	
  in	
  the	
  costume	
  collection	
  

and	
  archives	
  at	
  the	
  MCM	
  and	
  observing	
  their	
  public	
  programs.	
  	
  When	
  I	
  first	
  began	
  this	
  project	
  I	
  

had	
  intended	
  it	
  to	
  be	
  an	
  ethnography	
  of	
  an	
  exhibition	
  celebrating	
  the	
  100th	
  anniversary	
  of	
  

Carmen’s	
  1909	
  birth.	
  	
  Although	
  I	
  was	
  unable	
  to	
  be	
  in	
  Brazil	
  for	
  the	
  planning	
  and	
  opening	
  of	
  the	
  

exhibition,	
  I	
  have	
  nonetheless	
  accumulated	
  a	
  wealth	
  of	
  information	
  about	
  the	
  museum.	
  	
  This	
  I	
  

save	
  for	
  a	
  future	
  project	
  that	
  will	
  compare	
  the	
  MCM	
  with	
  Frida	
  Kahlo’s	
  la	
  Casa	
  Azul	
  [Blue	
  House]	
  

in	
  Mexico	
  City,	
  Mexico,	
  and	
  the	
  Museo	
  Evita	
  [the	
  Eva	
  Perón	
  museum]	
  in	
  Buenos	
  Aires,	
  

Argentina.	
  	
  	
  

	
  



306	
   

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  
	
  
Figure	
  57:	
  Exterior	
  of	
  the	
  Carmen	
  Miranda	
  Museum	
  in	
  Rio	
  de	
  Janeiro,	
  
Brazil	
  (author	
  photograph,	
  2008)	
  



307	
   

Much	
  as	
  I	
  wanted	
  to	
  address	
  the	
  museum	
  in	
  the	
  context	
  of	
  this	
  project,	
  it	
  never	
  quite	
  fit	
  

with	
  the	
  other	
  issues	
  I	
  wanted	
  to	
  address	
  about	
  crafting	
  brasilidade.	
  	
  Nonetheless,	
  the	
  MCM	
  is	
  

fascinating	
  as	
  a	
  repository	
  for	
  national	
  remembering	
  and	
  as	
  a	
  place	
  for	
  Brazilians	
  to	
  interpret	
  

themselves	
  for	
  foreigners.	
  	
  This	
  became	
  clearer	
  to	
  me	
  after	
  spending	
  a	
  month	
  at	
  the	
  museum	
  in	
  

2011	
  followed	
  by	
  a	
  visit	
  to	
  the	
  Eva	
  Perón	
  Museum	
  in	
  Buenos	
  Aires.	
  	
  	
  

As	
  I	
  strolled	
  through	
  the	
  Eva	
  Perón	
  Museum	
  I	
  was	
  struck	
  by	
  the	
  reverential	
  treatment	
  of	
  

this	
  historical	
  figure	
  that	
  so	
  many	
  Argentines	
  today	
  hate.	
  	
  Housed	
  in	
  a	
  former	
  orphanage,	
  the	
  

rather	
  large	
  museum	
  (for	
  one	
  of	
  its	
  kind	
  devoted	
  to	
  a	
  single	
  person)	
  was	
  filled	
  with	
  beautifully	
  

displayed	
  couture	
  garments	
  and	
  countless	
  photographs	
  of	
  the	
  photogenic	
  former	
  first	
  lady.	
  	
  In	
  a	
  

side	
  gallery	
  was	
  a	
  contemporary	
  art	
  exhibit	
  by	
  the	
  artist	
  Juan	
  Maresca	
  called	
  “Imaginemos	
  .	
  .	
  .”	
  

[Let’s	
  Imagine].	
  	
  The	
  exhibit	
  imagined	
  that	
  Juan	
  Perón	
  and	
  his	
  wife	
  Evita	
  had	
  been	
  born	
  in	
  Brazil	
  

while	
  Getúlio	
  Vargas	
  and	
  his	
  wife	
  Darcy	
  had	
  been	
  born	
  in	
  Argentina.	
  	
  According	
  to	
  this	
  scenario	
  

Juan	
  Perón	
  would	
  become	
  João	
  and	
  Evita	
  would	
  become	
  Evinha.	
  	
  The	
  opening	
  text	
  read:	
  	
  

	
   “Evinha	
  seria	
  una	
  morena	
  y	
  hermosa	
  Bahiana	
  .	
  .	
  .”	
  
	
   [Evinha	
  would	
  be	
  a	
  morena	
  and	
  beautiful	
  Baiana]	
  
	
  
Although	
  the	
  exhibit	
  made	
  no	
  mention	
  of	
  Carmen	
  Miranda,	
  the	
  darkened	
  be-­‐turbaned	
  

Evinha	
  was	
  evocative	
  of	
  Carmen’s	
  baiana,	
  an	
  image	
  that	
  says	
  much	
  about	
  what	
  constitutes	
  

Brazilianness	
  to	
  a	
  foreigner.	
  	
  The	
  quintessential	
  Brazilian	
  is	
  a	
  mixed	
  race	
  baiana	
  in	
  Carmen	
  Drag.	
  

	
   	
  



308	
   

	
  

	
  

	
  

Figure	
  58:	
  A	
  piece	
  from	
  the	
  2011	
  Juan	
  Maresca	
  exhibit,	
  which	
  re-­‐imagined	
  the	
  Peróns	
  
as	
  Brazilian	
  and	
  the	
  Vargas	
  president	
  and	
  first	
  lady	
  as	
  Argentine.	
  	
  Museu	
  Evita	
  in	
  Buenos	
  
Aires,	
  Argentina	
  (Leituras	
  Favre	
  blog,	
  accessed	
  December	
  13,	
  2013)	
  



309	
   

On	
  the	
  flight	
  back	
  to	
  Rio,	
  I	
  thought	
  again	
  and	
  again	
  of	
  the	
  Museo	
  Evita,	
  the	
  Museu	
  

Carmen	
  Miranda,	
  and	
  la	
  Casa	
  Azul	
  and	
  the	
  clothes	
  that	
  seemed	
  to	
  make	
  the	
  women	
  legends.	
  	
  

Shortly	
  after	
  her	
  August	
  1955	
  death,	
  Carmen’s	
  widower,	
  producer	
  David	
  Sebastian,	
  traveled	
  to	
  

Rio	
  de	
  Janeiro	
  for	
  her	
  funeral.	
  	
  There	
  he	
  spoke	
  to	
  the	
  Brazilian	
  press	
  and	
  promised	
  that	
  a	
  

museum	
  would	
  be	
  erected	
  in	
  her	
  honor.	
  	
  Meanwhile,	
  in	
  the	
  midst	
  of	
  their	
  grief,	
  hoping	
  to	
  

placate	
  adoring	
  fans,	
  Carmen’s	
  Rio-­‐based	
  family	
  members	
  gave	
  away	
  solitary	
  platform	
  shoes	
  

whenever	
  mourners	
  came	
  to	
  their	
  door	
  (Carmen	
  de	
  Carvalho	
  interview,	
  2008).	
  	
  Eventually	
  

Sebastian	
  shipped	
  Carmen’s	
  wardrobe	
  to	
  Brazil,	
  donating	
  it	
  to	
  the	
  state.	
  	
  The	
  objects	
  traveled	
  

around	
  the	
  country	
  and	
  between	
  the	
  constant	
  movement	
  and	
  poor	
  recordkeeping	
  over	
  some	
  

twenty	
  years,	
  many	
  pieces	
  disappeared.	
  	
  A	
  permanent	
  museum	
  was	
  finally	
  established	
  in	
  1976	
  

where	
  it	
  remains	
  today	
  in	
  Flamengo	
  Park.	
  

Since	
  the	
  museum	
  first	
  opened	
  there	
  have	
  been	
  reports	
  that	
  soon	
  it	
  would	
  merge	
  with	
  

the	
  Museu	
  da	
  Imagem	
  e	
  do	
  Som	
  (MIS)	
  [Museum	
  of	
  Image	
  and	
  Sound],	
  though	
  that	
  has	
  yet	
  to	
  

happen.	
  	
  Those	
  who	
  have	
  wanted	
  to	
  see	
  the	
  Carmen	
  Miranda	
  collection	
  be	
  integrated	
  into	
  the	
  

MIS	
  say	
  that	
  she	
  was	
  an	
  important	
  figure	
  in	
  Brazilian	
  film	
  and	
  MPB	
  history.	
  	
  Even	
  the	
  MCM’s	
  

director,	
  César	
  Balbi,	
  has	
  been	
  vocal	
  about	
  why	
  the	
  collection	
  should	
  be	
  integrated	
  into	
  the	
  

larger	
  narrative	
  about	
  Brazilian	
  popular	
  music	
  and	
  film.	
  	
  Yet	
  year	
  after	
  year	
  nothing	
  changes.	
  

Though	
  the	
  MCM’s	
  wall	
  text	
  addresses	
  Carmen’s	
  thirties	
  Brazilian	
  career,	
  its	
  primary	
  

focus	
  is	
  on	
  the	
  Hollywood	
  Carmen.	
  	
  This	
  has	
  mainly	
  to	
  do	
  with	
  the	
  fact	
  that	
  collection	
  holdings	
  

consist	
  almost	
  entirely	
  of	
  objects	
  from	
  1940	
  on.	
  	
  Nonetheless,	
  the	
  museum	
  does	
  aim	
  to	
  

document	
  her	
  Brazilian	
  career	
  and	
  even	
  includes	
  a	
  reproduction	
  of	
  her	
  “Primavera	
  no	
  Rio”	
  gown	
  

in	
  its	
  exhibits.	
  	
  	
  



310	
   

In	
  addition	
  to	
  museums,	
  many	
  of	
  those	
  who	
  have	
  helped	
  to	
  keep	
  Carmen’s,	
  Evita’s,	
  and	
  

Frida’s	
  images	
  alive	
  and	
  in	
  circulation	
  have	
  been	
  fans	
  and	
  admirers.	
  	
  From	
  the	
  actress/producer	
  

Salma	
  Hayek’s	
  film	
  interpretation,	
  Frida	
  (2002),	
  to	
  the	
  Andrew	
  Lloyd	
  Weber	
  Broadway	
  show-­‐

turned	
  film,	
  Evita	
  (1996),	
  to	
  Solberg’s	
  documentary,	
  Bananas	
  is	
  my	
  Business	
  (1995),	
  these	
  three	
  

iconic	
  Latin	
  American	
  women	
  remain	
  culturally	
  salient	
  signifiers	
  of	
  their	
  respective	
  nations.	
  	
  

Exercising	
  reflexivity	
  and	
  considerable	
  control	
  over	
  their	
  self-­‐presentation,	
  these	
  women	
  used	
  

dress	
  –	
  what	
  might	
  even	
  be	
  called	
  drag	
  forms	
  –	
  to	
  fashion	
  their	
  self-­‐created	
  public	
  images.	
  



311	
   

Appendix	
  A:	
  
Carmen	
  Miranda	
  Films	
  and	
  Broadway	
  Performances	
  

	
  
	
  
Carmen	
  is	
  thought	
  to	
  have	
  had	
  minor	
  roles	
  in	
  two	
  Brazilian	
  films	
  in	
  the	
  1920s	
  but	
  no	
  

photographs	
  or	
  other	
  documentation	
  have	
  been	
  found	
  to	
  confirm	
  this	
  (Castro	
  2005:	
  567).	
  

Brazilian	
  Films	
  

O	
  carnaval	
  cantado	
  de	
  1932	
  [Carnival	
  Song	
  of	
  1932];	
  also	
   identified	
  as	
  O	
  carnaval	
  cantado	
  

no	
   Rio	
   [Rio	
   Carnival	
   in	
   Song],	
   documentary.	
   Directed	
   by	
   Vital	
   Ramos	
   de	
   Castro,	
   Cinédia,	
  

released	
  March	
  1932.	
  	
  Filmed	
  among	
  the	
  people	
  on	
  Rio’s	
  streets.	
   Film	
  considered	
  lost.	
  

One	
  song:	
  “Bamboleô”	
  [Sway]	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
A	
  voz	
  do	
  carnaval	
  [The	
  Voice	
  of	
  Carnival].	
  Directed	
  by	
  Adhemar	
  Gonzaga	
  and	
  Humberto	
  

Mauro,	
  Cinédia,	
  released	
  March	
  6,	
  1933.	
   With	
  Palitos,	
  Lamartine	
  Babo,	
  Jararaca,	
  and	
  Ratinho.	
  	
  

Film	
  considered	
  lost.	
  

Three	
  musical	
  numbers	
  performed	
  at	
  the	
  Mayrink	
  Veiga	
  radio	
  station	
  including	
  “Goodbye”	
  

and	
  “Moleque	
  indigesto”	
  [Unbearable	
  Boy].	
   “Goodbye”	
  is	
  a	
  critique	
  of	
  the	
  fashion	
  for	
  using	
  

anglicisms	
  in	
  contemporary	
  speech.	
  

	
  
	
  
Alô,	
  alô,	
  Brasil!	
  [Hello,	
  Hello,	
  Brazil!].	
   Directed	
  by	
  Wallace	
  Downey,	
  João	
  de	
  Barro	
  and	
  Alberto	
  

Ribeiro,	
  Waldow-­‐Cinédia,	
  released	
  February	
  4,	
  1936.	
  With	
  Aurora	
  Miranda,	
  Dircinha	
  Batista,	
  

Elisinha	
  Coelho,	
  Francisco	
  Alves,	
  and	
  Mario	
  Reis.	
   Film	
  considered	
  lost.	
  

Appears	
  in	
  closing	
  number	
  “Primavera	
  no	
  Rio”	
  [Springtime	
  in	
  Rio].	
  



312	
   

Estudantes	
  [Students].	
  Directed	
  by	
  Wallace	
  Downey,	
  Waldow-­‐Cinédia,	
  released	
  July	
  8,	
  1935.	
  

With	
  Mesquitinha,	
  Mario	
  Reis	
  Barbosa	
  Junior,	
  Aurora	
  Miranda,	
  Bando	
  da	
  Lua,	
  Irmãos	
  Tapajós,	
  

and	
  Almirante.	
  	
  Film	
  considered	
  lost.	
  

Carmen	
  plays	
  a	
  young	
  radio	
  singer	
  in	
  her	
  only	
  narrative	
  role	
  in	
  a	
  Brazilian	
  film.	
  
	
  
Two	
  musical	
  numbers:	
  “E	
  bateu-­‐se	
  a	
  chapa”	
  [And	
  the	
  Photo	
  was	
  Taken]	
  and	
  “Sonho	
  de	
  papel”	
  

[Paper	
  Dream]	
  

	
  
	
  
Alô,	
  alô,	
  carnaval!	
  [Hello,	
  Hello,	
  Carnival!].	
  Directed	
  by	
  Adhemar	
  Gonzaga,	
  Waldow-­‐Cinédia,	
  

released	
  January	
  20,	
  1936.	
   With	
  Jorge	
  Murad,	
  Barbosa	
  Junior,	
  Jayme	
  Costa,	
  Aurora	
  Miranda,	
  

Alzirinha	
  Camargo,	
  Francisco	
  Alves,	
  Mario	
  Reis,	
  Irmãs	
  Pagãs,	
  Bando	
  da	
  Lua,	
  Oscarito,	
  and	
  Luiz	
  

Barbosa.	
   Film	
  intact.	
  

Two	
  musical	
  numbers:	
  “Cantoras	
  do	
  radio”	
  [Radio	
  Singers],	
  performed	
  with	
  her	
  sister,	
  Aurora,	
  

and	
  “Querido	
  Adão”	
  [Dear	
  Adam].	
  

	
  
	
  
Banana	
  da	
  terra	
  [Banana	
  of	
  the	
  Earth].	
   Directed	
  by	
  João	
  de	
  Barro,	
  Sonofilms	
  (Wallace	
  

Downey),	
  released	
  February	
  10,	
  1939.	
  With	
  Oscarito,	
  Aurora	
  Miranda,	
  Dircinha	
  Batista,	
  Linda	
  

Batista,	
  Almirante,	
  Jorge	
  Murad,	
  and	
  Emilinha	
  Borba.	
   Only	
  the	
  musical	
  number	
  “O	
  que	
  é	
  que	
  a	
  

baiana	
  tem?”	
  remains.	
  

Two	
  musical	
  numbers:	
  “Pirolito”	
  and	
  “O	
  que	
  é	
  que	
  a	
  baiana	
  tem?”	
   [What	
  does	
  the	
  Woman	
  

from	
  Bahia	
  Have?]	
  



313	
   

Laranja	
  da	
  China	
  [Orange	
  from	
  China].	
   Directed	
  by	
  Rui	
  Costa,	
  released	
  1940.	
  “O	
  que	
  é	
  que	
  a	
  

baiana	
  tem?”	
  from	
  Banana	
  da	
  terra	
  re-­‐used	
  in	
  this	
  film.	
  

	
  
	
  
Broadway	
  appearances	
  (from	
  IBDB,	
  Internet	
  Broadway	
  Database,	
  accessed	
  4/11/13):	
  
	
  
“Streets	
  of	
  Paris”	
  June	
  19,	
  1939	
  to	
  February	
  10,	
  1940	
  

Musical	
  Revue,	
  Featured	
  Performer	
  

	
  
	
  
“Sons	
  o’	
  Fun”	
  December	
  1,	
  1941	
  to	
  August	
  29,	
  1943	
  

Musical	
  Comedy	
  Revue,	
  Principal	
  

	
  
	
  
US	
  Films	
  
	
  
Down	
  Argentine	
  Way,	
  color.	
  Directed	
  by	
  Irving	
  Cummings,	
  Twentieth-­‐Century-­‐Fox,	
  released	
  

October	
  11,	
  1940.	
  	
  With	
  Betty	
  Grable	
  Don	
  Ameche,	
  Charlotte	
  Greenwood	
  and	
  Bando	
  da	
  Lua.	
  

Three	
  musical	
  numbers,	
  no	
  narrative	
  role:	
  “South	
  American	
  Way,”	
  “Bambu	
  bambu,”	
  and	
  

“Mamãe	
  eu	
  quero”	
  [Mama,	
  I	
  Want	
  Some]	
  

	
  
	
  
That	
  Night	
  in	
  Rio,	
  color.	
  Directed	
  by	
  Irving	
  Cummings,	
  Twentieth-­‐Century-­‐Fox,	
  released	
  April	
  4,	
  

1941.	
  	
  With	
  Alice	
  Faye,	
  Don	
  Ameche,	
  S.Z.	
  Sakall,	
  J.	
  Carroll	
  Naish,	
  Maria	
  Montez,	
  and	
  Bando	
  da	
  

Lua.	
  

Three	
  musical	
  numbers:	
  “Chica	
  Chica	
  Boom	
  Chic,”	
  “Cai,	
  Cai”	
  and	
  “I,	
  Yi,	
  Yi,	
  Yi,	
  Yi,	
  I	
  Like	
  You	
  Very	
  

Much”	
  



314	
   

Week-­‐end	
  in	
  Havana,	
  color.	
  	
  Directed	
  by	
  Walter	
  Lang,	
  Twentieth-­‐Century-­‐Fox,	
  released	
  October	
  

17,	
  1941.	
  	
  With	
  Alice	
  Faye,	
  John	
  Payne,	
  César	
  Romero,	
  and	
  Bando	
  da	
  Lua.	
  

Four	
  musical	
  numbers:	
  “A	
  Week-­‐end	
  in	
  Havana,”	
  “Rebola,	
  bola“	
  [Roll	
  the	
  Ball],	
  When	
  I	
  Love	
  I	
  

Love,”	
  and	
  “The	
  Ñango”	
  

	
  
	
  
Springtime	
  in	
  the	
  Rockies,	
  color.	
   Translated	
  as	
  “My	
  Brazilian	
  Secretary”	
  [Minha	
  secretária	
  

brasileira]	
  for	
  Brazilian	
  release.	
  Directed	
  by	
  Irving	
  Cummings,	
  Twentieth-­‐Century-­‐Fox,	
  released	
  

November	
  6,	
  1942.	
  	
  With	
  Betty	
  Grable,	
  John	
  Payne,	
  César	
  Romero,	
  Charlotte	
  Greenwood,	
  

Edward	
  Everett	
  Horton,	
  and	
  Bando	
  da	
  Lua.	
  

Two	
  musical	
  numbers:	
  “Chattanooga	
  Choo	
  Choo”	
  and	
  “O	
  tic-­‐tac	
  do	
  meu	
  coração”	
  [The	
  tick-­‐tock	
  

of	
  my	
  Heart]	
  

	
  
	
  
The	
  Gang’s	
  All	
  Here,	
  color.	
  Directed	
  by	
  Busby	
  Berkeley,	
  Twentieth-­‐Century-­‐Fox,	
  released	
  

December	
  24,	
  1943.	
  	
  With	
  Alice	
  Faye,	
  Edward	
  Everett	
  Horton,	
  Charlotte	
  Greenwood,	
  and	
  

Benny	
  Goodman	
  and	
  his	
  orchestra.	
  

Five	
  musical	
  numbers:	
  “Aquarela	
  do	
  Brasil”	
  [Brazilian	
  Watercolors]	
  “The	
  Lady	
  in	
  the	
  Tutti-­‐Frutti	
  

Hat,”	
  “Paducah,”	
  “You	
  Discover	
  You’re	
  in	
  New	
  York,”	
  and	
  “A	
  Journey	
  to	
  a	
  Star”	
  

	
  
	
  
Four	
  Jills	
  in	
  a	
  Jeep,	
  b&w.	
  Directed	
  by	
  William	
  Seiter,	
  Twentieth-­‐Century-­‐Fox,	
  released	
  March	
  

17,	
  1944.	
  	
  With	
  Alice	
  Faye,	
  Betty	
  Grable,	
  Kay	
  Francis,	
  Martha	
  Raye,	
  and	
  Dick	
  Haymes.	
  

One	
  musical	
  number,	
  no	
  narrative	
  role:	
  “I,	
  Yi,	
  Yi,	
  Yi,	
  Yi,	
  I	
  Like	
  You	
  Very	
  Much”	
  



 
315	
  

	
  
	
  
Greenwich	
  Village,	
  color.	
  Directed	
  by	
  Walter	
  Lang,	
  Twentieth-­‐Century-­‐Fox,	
  released	
  September	
  

27,	
  1944.	
   With	
  don	
  Ameche,	
  Vivian	
  Blaine,	
  and	
  William	
  Bendix.	
  

Five	
  musical	
  numbers:	
   “O	
  que	
  é	
  que	
  a	
  baiana	
   tem?,”	
   “Quando	
  eu	
  penso	
  na	
  Bahia”	
   [When	
   I	
  

think	
   of	
  Bahia],	
  “Give	
  me	
  a	
  Band	
  and	
  a	
  Bandana,”	
  “I’m	
  Just	
  Wild	
  About	
  Harry,”	
  and	
  “I	
  Like	
  to	
  

be	
  Loved	
  by	
  You”	
  

	
  
	
  
Something	
  for	
  the	
  Boys,	
  color.	
  Directed	
  by	
  Lewis	
  Seiler,	
  Twentieth-­‐Century-­‐Fox,	
  released	
  

November	
  1,	
  1944.	
  	
  With	
  Vivian	
  Blaine,	
  Michael	
  O’Shea,	
  and	
  Perry	
  Como.	
  

Three	
  musical	
  numbers:	
  “Batuca,	
  nego”	
  [Play	
  the	
  Rhythm,	
  Black	
  Boy],	
  “Samba	
  Boogie,”	
  and	
  

“Wouldn’t	
  it	
  be	
  Nice?”	
  

	
  
	
  
Doll	
  Face,	
  b&w.	
  Directed	
  by	
  Lewis	
  Seiler,	
  Twentieth-­‐Century-­‐Fox,	
  released	
  July	
  1945.	
  With	
  

Vivian	
  Blaine,	
  Dennis	
  O’Keefe,	
  and	
  Perry	
  Como.	
  

One	
  musical	
  number:	
  “Chico,	
  Chico	
  (from	
  Puerto	
  Rico)”	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
If	
  I’m	
  Lucky,	
  b&w.	
  Directed	
  by	
  Lewis	
  Seiler,	
  Twentieth-­‐Century-­‐Fox,	
  released	
  September	
  2,	
   1946.	
  	
  

With	
  Vivian	
  Blaine,	
  Perry	
  Como,	
  and	
  Harry	
  James	
  and	
  his	
  orchestra.	
  

Three	
  musical	
  numbers:	
  “Batucada”	
  [Rhythm],	
  “Follow	
  the	
  Band,”	
  and	
  “Bet	
  Your	
  Bottom	
  

Dollar”	
  



 
316	
  

Copacabana,	
  b&w.	
  	
  Directed	
  by	
  Alfred	
  Green,	
  United	
  Artists,	
  released	
  April	
  1947.	
   With	
  

Groucho	
  Marx,	
  Gloria	
  Jean,	
  Steve	
  Cochran,	
  and	
  Andy	
  Russell.	
  

Five	
  musical	
  numbers:	
  “Tico-­‐tico	
  no	
  fubá”	
  [Tico-­‐tico	
  Bird	
  in	
  the	
  Cornmeal],	
  “How	
  to	
  Make	
  a	
  Hit	
  

with	
  Fifi,”	
  “Je	
  Vous	
  Aime”	
  [I	
  Love	
  You],	
  “Let’s	
  do	
  the	
  Copacabana,”	
  and	
  “I	
  Haven’t	
  a	
  Thing	
  to	
  

Sell”	
  

	
  
	
  
A	
  Date	
  with	
  Judy,	
  color.	
  Directed	
  by	
  Richard	
  Thorpe,	
  Metro-­‐Goldwyn-­‐Mayer,	
  released	
  June	
  21,	
  

1948.	
  	
  With	
  Jane	
  Powell,	
  Elizabeth	
  Taylor,	
  Wallace	
  Beery,	
  Robert	
  Stack,	
  and	
  Xavier	
  Cugat.	
  

Three	
  musical	
  numbers:	
  “Cuanto	
  le	
  gusta”	
  [As	
  You	
  Like],	
  “Cooking	
  with	
  Glass,”	
  and	
  It’s	
  a	
  Most	
  

Unusual	
  Day”	
  

	
  
	
  
Nancy	
  Goes	
  to	
  Rio,	
  color.	
  Directed	
  by	
  Robert	
  Z.	
  Leonard,	
  Metro-­‐Goldwyn-­‐Mayer,	
  released	
  

March	
  10,	
  1950.	
  	
  With	
  Jane	
  Powell,	
  Ann	
  Sothern,	
  Barry	
  Sullivan,	
  Louis	
  Calhern,	
  Scott	
  Beckett,	
  

Frank	
  Fontaine,	
  and	
  Bando	
  da	
  Lua.	
  

Two	
  musical	
  numbers:	
  “Baião	
  ca	
  room	
  ‘pa	
  pa”	
  and	
  “Ipse-­‐Ai-­‐O”	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
Scared	
  Stiff,	
  b&w.	
  	
  Directed	
  by	
  George	
  Marshall,	
  Paramount,	
  released	
  April	
  27,	
  1953.	
   With	
  

Dean	
  Martin,	
  Jerry	
  Lewis,	
  Lizabeth	
  Scott,	
  Dorothy	
  Malone,	
  Frank	
  Fontaine,	
  and	
  Bando	
  da	
  Lua.	
  

Two	
  musical	
  numbers:	
  “The	
  Bongo	
  Bingo”	
  and	
  “The	
  Enchilada	
  Man”	
  



 
317	
  

Appendix	
  B:	
  
Notable	
  Carmen	
  Drag	
  Examples	
  

Date(s)	
   Performer	
   Performance	
  
Event	
  

Medium	
   Producer/Creator/Direct
or	
  

Sept.	
  29,	
  
1939	
  to	
  
Dec.	
  2,	
  
1939	
  

Imogene	
  Coca	
   “The	
  Straw	
  Hat	
  
Revue”	
  

Broadway	
  
theatrical	
  

performance	
  
(Ambassador	
  
Theatre	
  in	
  New	
  

York,	
  NY)	
  

Music	
  and	
  lyrics	
  by	
  James	
  
Shelton	
  and	
  Sylvia	
  Fine;	
  
Lee	
  and	
  J.J.	
  Shubert,	
  

producers	
  

1942	
   Mickey	
  
Rooney	
  as	
  
“Tommy	
  
Williams”	
  

“Mamãe	
  eu	
  
quero”	
  in	
  Babes	
  
on	
  Broadway	
  

Musical	
  film	
   Busby	
  Berkeley,	
  director;	
  
Robert	
  Kalloch,	
  costume	
  

designer	
  

1943	
   Animated	
  cats	
   “Mamãe	
  eu	
  
quero”	
  in	
  “Baby	
  
Puss,”	
  Tom	
  and	
  

Jerry	
  

Theatrical	
  
cartoon	
  short	
  

William	
  Hanna	
  and	
  Joseph	
  
Barbera,	
  directors	
  

	
  

1943	
   Daffy	
  Duck	
  
(animated	
  
character)	
  

“Boom	
  Chica	
  
Boom”	
  in	
  “Yankee	
  
Doodle	
  Daffy,”	
  
Looney	
  Toons	
  

Theatrical	
  
cartoon	
  short	
  

Friz	
  Freleng,	
  director	
  
Tedd	
  Pierce,	
  writer	
  

1944	
   Miss	
  Chiquita	
  
(animated	
  

half-­‐
woman/half-­‐
banana)	
  

Chiquita	
  Banana	
  
advertising	
  jingle	
  

Animated	
  
advertisement	
  

Dik	
  Browne,	
  artist	
  

1944	
   Bugs	
  Bunny	
  
(animated	
  
character)	
  

“What’s	
  Cookin’	
  
Doc?,”	
  Merrie	
  
Melodies	
  

Animated	
  
television	
  
cartoon	
  

Bob	
  Clampett,	
  director	
  

Military	
  
base	
  

performa
nces,	
  
1942;	
  
Film	
  

released	
  
1945	
  

	
  

Sascha	
  
Brastoff	
  as	
  
“GI	
  Carmen	
  
Miranda”	
  

“Winged	
  Victory”	
   Military	
  show	
  
and	
  film	
  

Sascha	
  Brastoff;	
  George	
  
Cukor,	
  film	
  director	
  

1940s	
   Unknown	
   WWII-­‐era	
  
impersonation;	
  
Before	
  Stonewall	
  

(1984)	
  

Archival	
  
footage	
  in	
  

documentary	
  

Robert	
  Rosenberg	
  and	
  
Greta	
  Schiller,	
  
documentarians	
  



 
318	
  

Date(s)	
   Performer	
   Performance	
  
Event	
  

Medium	
   Producer/Creator/Direct
or	
  

1940s	
   Unknown	
   WWII-­‐era	
  
impersonation;	
  

Coming	
  Out	
  Under	
  
Fire	
  (1994)	
  

Archival	
  
footage	
  in	
  

documentary	
  

Arthur	
  Dong,	
  
documentarian;	
  Allan	
  

Bérubé,	
  writer	
  

1945	
   Jo	
  Ann	
  
Marlowe	
  as	
  
“Kay	
  Pierce”	
  

“South	
  American	
  
Way”	
  in	
  Mildred	
  

Pierce	
  

Film	
   Michael	
  Curtiz,	
  director	
  

1947	
   Animated	
  
Carmen	
  
Miranda	
  

Improvised	
  lyrics	
  
(?)	
  in	
  “Slick	
  Hare,”	
  
Merrie	
  Melodies	
  

Animated	
  
cartoon	
  

Friz	
  Freleng,	
  director	
  

1947	
   Bob	
  Hope	
  as	
  
“Hot	
  Lips	
  
Barton”	
  

Dances	
  to	
  
“Batuque	
  no	
  

morro”	
  in	
  Road	
  to	
  
Rio	
  

Film	
   Norman	
  Z.	
  McLeod,	
  
director	
  

	
  

Original	
  
airdate:	
  
Oct.	
  22,	
  
1951	
  

Lucille	
  Ball	
  as	
  
“Lucy	
  

Ricardo”	
  

“Mamãe	
  eu	
  
quero”	
  in	
  “Be	
  a	
  
Pal,”	
  Season	
  1,	
  

Episode	
  2	
  of	
  I	
  Love	
  
Lucy	
  

Broadcast	
  
television	
  

Marc	
  Daniels,	
  director;	
  
Jess	
  Oppenheimer,	
  

Madelyn	
  Pugh,	
  and	
  Bob	
  
Carroll,	
  Jr.,	
  writers	
  

1953	
   Jerry	
  Lewis	
  as	
  
“Myron	
  
Mertz”	
  

“Mamãe	
  eu	
  
quero”	
  in	
  Scared	
  

Stiff	
  

Film	
   George	
  Marshall,	
  director;	
  
Edith	
  Head,	
  costume	
  

designer	
  
1970	
   ?	
   Os	
  Herdeiros	
   Film	
  (Brazil)	
   Carlos	
  Diegues,	
  director	
  

	
  
Early	
  
1970s	
  

Caetano	
  
Veloso	
  

“O	
  que	
  é	
  que	
  a	
  
baiana	
  tem?”	
  

Music	
  concerts	
  
(Brazil)	
  

Caetano	
  Veloso,	
  
musican/composer	
  

Original	
  
airdate:	
  
March	
  5,	
  
1986	
  

Extra	
   “Masquerade,”	
  
Season	
  6,	
  Episode	
  
139	
  of	
  Dynasty	
  

Broadcast	
  
television;	
  

nighttime	
  soap	
  
opera	
  

Esther	
  Shapiro	
  and	
  
Richard	
  Alan	
  Shapiro,	
  

series	
  creators	
  

1994	
   Erick	
  Barreto	
  
as	
  	
  

Bananas	
  is	
  My	
  
Business	
  

Documentary	
   Helena	
  Solberg,	
  director	
  
	
  

Original	
  
airdate:	
  
Oct.	
  16,	
  
1996	
  

Ellen	
  
Degeneres	
  as	
  

“Ellen	
  
Morgan”	
  

“The	
  Parent	
  Trap,”	
  
Season	
  4,	
  Episode	
  

4	
  of	
  Ellen	
  

Broadcast	
  
television;	
  
situation	
  
comedy	
  

Gil	
  Junger,	
  director;	
  Tracy	
  
Newman	
  and	
  Jonathan	
  

Stark,	
  writers	
  

2000	
   John	
  Michael	
  
Higgins	
  as	
  
“Scott	
  
Donian”	
  

Best	
  in	
  Show	
   Film	
   Christopher	
  Guest,	
  
director;	
  Christopher	
  

Guest	
  and	
  Eugene	
  Levy,	
  
writers	
  

	
  



 
319	
  

Date(s)	
   Performer	
   Performance	
  
Event	
  

Medium	
   Producer/Creator/Direct
or	
  

Original	
  
airdate:	
  
March	
  
31,	
  2002	
  

Bart	
  Simpson	
  
(animated	
  
character);	
  
voice	
  by	
  
Nancy	
  

Cartwright	
  

“Blame	
  it	
  on	
  Lisa,”	
  
Season	
  13,	
  

Episode	
  15,	
  The	
  
Simpsons	
  

Broadcast	
  
television;	
  

animated	
  series	
  

Steven	
  Dean	
  Moore	
  
director;	
  Bob	
  Bendetson,	
  

writer	
  

Original	
  
airdate:	
  
Feb.	
  7,	
  
2002	
  

Stewie	
  
(animated	
  
character);	
  
voice	
  by	
  Seth	
  
MacFarlane	
  

“Road	
  to	
  Europe,”	
  
Season	
  3,	
  Episode	
  
20	
  of	
  Family	
  Guy	
  

Broadcast	
  
television;	
  

animated	
  series	
  

Don	
  Povenmire,	
  director;	
  
Daniel	
  Palladino,	
  writer	
  

2003-­‐
2004	
  

Extra	
   Multiple	
  episodes	
  
in	
  season	
  1	
  and	
  2,	
  

Arrested	
  
Development	
  

Broadcast	
  
television;	
  
situation	
  
comedy	
  

Mitchell	
  Hurwitz,	
  series	
  
creator	
  

Original	
  
airdate:	
  
April	
  22,	
  
2009	
  

Various	
  
aspiring	
  
fashion	
  
models	
  

“The	
  Amazing	
  
Model	
  Race,”	
  
Cycle	
  12,	
  

America’s	
  Next	
  
Top	
  Model	
  

Broadcast	
  
television;	
  
reality	
  series	
  

Tyra	
  Banks,	
  series	
  creator	
  

2011	
   Luiz	
  (bull	
  
dog);	
  voice	
  by	
  
Tracy	
  Morgan	
  

Rio	
   Animated	
  film	
   Carlos	
  Saldanha	
  

Original	
  
airdate:	
  
April,	
  20,	
  
2011	
  

Aubrey	
  
Anderson-­‐
Emmons	
  as	
  

“Lily”	
  

“Someone	
  to	
  
Watch	
  Over	
  Lily,”	
  
Season	
  2,	
  Episode	
  
20,	
  Modern	
  Family	
  

Broadcast	
  
television;	
  
situation	
  
comedy	
  

Michael	
  Spiller,	
  director;	
  
Bill	
  Wrubel,	
  writer	
  

2011	
   Rita	
  Moreno	
   Rita	
  Moreno:	
  Life	
  
Without	
  Makeup,	
  

Berkeley	
  
Repertory	
  Theater	
  
2011-­‐2012	
  season	
  

Performer’s	
  
personal	
  

photograph	
  as	
  
part	
  of	
  set;	
  
theatrical	
  
production	
  

Rita	
  Moreno	
  and	
  Tony	
  
Taccone,	
  developers;	
  
David	
  Galligan,	
  director	
  

2013	
   Yvette	
  Tucker	
  	
   Gangster	
  Squad	
   Film	
   Ruben	
  Fleischer,	
  director	
  
 
	
  



 
320	
  

Appendix	
  C:	
  
Costume	
  Designers	
  for	
  Notable	
  Baiana	
  Fantasias	
  

Year	
   Costume	
  Designer	
   Film	
  or	
  Performance	
   Performer	
  
1930s	
   Aracy	
  Côrtez	
   Brazilian	
  stage	
  performances	
   Aracy	
  Côrtez	
  
1933	
   Walter	
  Plunkett	
  

and	
  Irene	
  
(uncredited)	
  

Flying	
  Down	
  to	
  Rio	
   Etta	
  Moten	
  

1935	
   Possibly	
  Elisa	
  
Coelho	
  

Brazilian	
  stage	
  performance	
  at	
  
Cassino	
  Urca,	
  Rio	
  de	
  Janeiro	
  

Elisa	
  Coelho	
  

1936	
   Possibly	
  Heloísa	
  
Helena	
  

Alô,	
  alô,	
  carnaval!	
  (Brazil)	
   Heloísa	
  Helena	
  

1938	
   Carmen	
  Miranda	
   Banana	
  da	
  terra	
  (Brazil)	
   Carmen	
  Miranda	
  
1938	
   J.	
  Luiz	
  (Brazilian)	
   For	
  Brazilian	
  stage	
  

performances	
  
Carmen	
  Miranda	
  

1939	
   Gilberto	
  
Trompowski	
  
(Brazilian)	
  

For	
  New	
  York	
  stage	
  
performances	
  

Carmen	
  Miranda	
  

1940	
   Travis	
  Banton	
   Down	
  Argentine	
  Way	
   Carmen	
  Miranda	
  
1941	
   John	
  Pratt	
   Carnival	
  of	
  Rhythm	
   Katherine	
  Dunham	
  

dancers	
  
1941	
   Travis	
  Banton	
   That	
  Night	
  in	
  Rio	
   Carmen	
  Miranda	
  
1941	
   Gwen	
  Wakeling	
   Week-­‐end	
  in	
  Havana	
   Carmen	
  Miranda	
  
1942	
   Earl	
  Luick	
   Springtime	
  in	
  the	
  Rockies	
   Carmen	
  Miranda	
  
1943	
   Yvonne	
  Wood	
   The	
  Gang’s	
  All	
  Here	
   Carmen	
  Miranda	
  
1944	
   Yvonne	
  Wood	
   Four	
  Jills	
  in	
  a	
  Jeep	
   Carmen	
  Miranda	
  
1944	
   Yvonne	
  Wood	
   Greenwich	
  Village	
   Carmen	
  Miranda	
  
1944	
   Yvonne	
  Wood	
   Something	
  for	
  the	
  Boys	
   Carmen	
  Miranda	
  
1945	
   Yvonne	
  Wood	
   Doll	
  Face	
   Carmen	
  Miranda	
  
1946	
   Sascha	
  Brastoff	
   If	
  I’m	
  Lucky	
   Carmen	
  Miranda	
  
1947	
   Barjansky	
   Copacabana	
   Carmen	
  Miranda	
  
1948	
   Helen	
  Rose	
   A	
  Date	
  With	
  Judy	
   Carmen	
  Miranda	
  
1950	
   Helen	
  Rose	
   Nancy	
  Goes	
  to	
  Rio	
   Carmen	
  Miranda	
  
1953	
   Edith	
  Head	
   Scared	
  Stiff	
   Carmen	
  Miranda	
  



 
321	
  

Appendix	
  D:	
  	
  
Song	
  Lyrics	
  (Alphabetical	
  by	
  Title)	
  

	
  
“Chiquita	
  Bacana”	
  (1949),	
  João	
  de	
  Barro	
  and	
  Alberto	
  Ribeiro	
  
  
 
Chiquita	
  Bacana	
  	
   	
   	
   	
   	
   	
   Elegant	
  Chiquita	
  	
  
Lá	
  da	
  Martinica	
  	
   	
   	
   	
   	
   	
   From	
  Martinique	
  
Se	
  veste	
  com	
  uma	
  casca	
  	
   	
   	
   	
   	
   Wears	
  the	
  peel	
  
De	
  banana	
  nanica	
  	
   	
   	
   	
   	
   	
   Of	
  a	
  dwarf	
  banana	
  
	
  
Não	
  usa	
  vestido	
  	
   	
   	
   	
   	
   	
   She	
  doesn’t	
  wear	
  a	
  dress	
  
Não	
  usa	
  calção	
  	
   	
   	
   	
   	
   	
   She	
  doesn’t	
  wear	
  underpants	
  
Inverno	
  pra	
  ela	
  	
   	
   	
   	
   	
   	
   Winter	
  for	
  her	
  	
  
É	
  pleno	
  verão	
  	
  	
   	
   	
   	
   	
   	
   Is	
  full	
  spring	
  
Existencialista	
  	
  	
   	
   	
   	
   	
   	
   An	
  existentialist	
  
Com	
  toda	
  razão	
  	
   	
   	
   	
   	
   	
   With	
  all	
  reason	
  
Só	
  faz	
  o	
  que	
  manda	
  	
   	
   	
   	
   	
   	
   Just	
  does	
  what	
  	
  
O	
  seu	
  coração	
  	
  	
   	
   	
   	
   	
   	
   Her	
  heart	
  demands	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  



 
322	
  

“Chiquita	
  Banana”105	
  (1944),	
  Garth	
  Montgomery,	
  Leonard	
  Mackenzie,	
  William	
  Wirges	
  
	
  
I'm	
  Chiquita	
  banana	
  and	
  I've	
  come	
  to	
  say	
  	
  
Bananas	
  have	
  to	
  ripen	
  in	
  a	
  certain	
  way	
  	
  
When	
  they	
  are	
  fleck'd	
  with	
  brown	
  and	
  have	
  a	
  golden	
  hue	
  	
  
Bananas	
  taste	
  the	
  best	
  and	
  are	
  best	
  for	
  you	
  	
  
You	
  can	
  put	
  them	
  in	
  a	
  salad	
  	
  
You	
  can	
  put	
  them	
  in	
  a	
  pie-­‐aye	
  	
  
Any	
  way	
  you	
  want	
  to	
  eat	
  them	
  	
  
It's	
  impossible	
  to	
  beat	
  them	
  	
  
But,	
  bananas	
  like	
  the	
  climate	
  of	
  the	
  very,	
  very	
  tropical	
  equator	
  	
  
So	
  you	
  should	
  never	
  put	
  bananas	
  in	
  the	
  refrigerator.	
  
	
  
“I	
  Make	
  my	
  Money	
  with	
  Bananas”	
  (1947),	
  Ray	
  Gilbert	
  and	
  Aloysio	
  de	
  Oliveira	
  
	
  
I'd	
  love	
  to	
  wear	
  my	
  hair	
  like	
  Deanna	
  Durbin	
  
But	
  I	
  have	
  to	
  stuff	
  it	
  in	
  a	
  turban	
  
A	
  turban	
  that	
  weighs	
  five	
  thousand	
  tons	
  
forty-­‐four	
  and	
  one-­‐half	
  pounds	
  
And	
  besides	
  that	
  I	
  have	
  to	
  wear	
  those	
  crazy	
  gowns	
  
	
  
Chorus:	
  	
  
Oh,	
  she-­‐run-­‐pum-­‐pum-­‐pum-­‐pum	
  
She-­‐run-­‐pum-­‐pum-­‐pum-­‐pum	
  

                                                
105	
  The	
  Chiquita	
  Brand	
  website	
  describes	
  Miss	
  Chiquita’s	
  history	
  as	
  follows	
  (http://www.chiquita.com/Our-­‐

Company/The-­‐Chiquita-­‐Story/The-­‐Chiquita-­‐Jingle.aspx	
  accessed	
  1/17/13):	
  	
  

“Chances	
  are,	
  you	
  can	
  sing,	
  or	
  at	
  least	
  hum,	
  a	
  few	
  bars	
  of	
  the	
  famous	
  Chiquita	
  Banana	
  jingle.	
  The	
  song	
  first	
  

hit	
  the	
  airwaves	
  in	
  1944	
  when	
  Miss	
  Chiquita	
  made	
  her	
  debut.	
  It	
  was	
  written	
  to	
  help	
  teach	
  Americans	
  how	
  

to	
  ripen	
  and	
  use	
  bananas,	
  which	
  were,	
  at	
  the	
  time,	
  an	
  exotic	
  tropical	
  fruit.	
  At	
  its	
  peak,	
  the	
  jingle	
  was	
  played	
  

376	
  times	
  a	
  day	
  on	
  radio	
  stations	
  across	
  the	
  United	
  States.	
  It	
  was	
  one	
  of	
  the	
  most	
  successful	
  commercial	
  

jingles	
  of	
  all	
  time.	
  

The	
  song	
  was	
  created	
  by	
  an	
  ad	
  agency	
  team	
  led	
  by	
  Robert	
  Foreman.	
  Foreman	
  and	
  his	
  staff	
  developed	
  the	
  

jingle	
  using	
  office	
  talent,	
  an	
  old	
  piano	
  and	
  a	
  box	
  of	
  paper	
  clips	
  shaken	
  to	
  simulate	
  maracas.	
  Garth	
  

Montgomery	
  wrote	
  the	
  lyrics	
  and	
  co-­‐worker	
  Len	
  MacKenzie	
  provided	
  the	
  music.	
  The	
  singer	
  in	
  the	
  original	
  

1944	
  recording	
  was	
  Patti	
  Clayton,	
  the	
  first	
  in	
  a	
  long	
  line	
  of	
  Miss	
  Chiquitas.”	
  



 
323	
  

She-­‐run-­‐pum-­‐pum-­‐pum-­‐pum	
  
She-­‐run-­‐pum-­‐pum-­‐pum-­‐pum	
  
	
  
I'd	
  love	
  to	
  play	
  a	
  scene	
  with	
  Clark	
  Gable	
  
With	
  candle	
  lights	
  and	
  wine	
  upon	
  the	
  table	
  
But	
  my	
  producer	
  tells	
  me	
  I'm	
  not	
  able	
  
'Cause	
  I	
  make	
  my	
  money	
  with	
  bananas	
  
	
  
Chorus:	
  	
  
She	
  makes	
  her	
  money	
  with...	
  
She	
  makes	
  her	
  money	
  with...	
  
She	
  makes	
  her	
  money	
  with...	
  
	
  
I	
  make	
  my	
  money	
  with	
  bananas!	
  
	
  
Jane	
  Russell	
  was	
  another	
  nice	
  sensation	
  
Her	
  figure	
  was	
  a	
  talk	
  of	
  all	
  the	
  nation	
  
But	
  what	
  I	
  got	
  is	
  not	
  an	
  imitation	
  
And	
  I	
  still	
  make	
  my	
  money	
  with	
  my	
  bananas!	
  
What	
  I	
  do	
  is	
  the	
  bunch	
  chic	
  chic	
  
I'm	
  getting	
  sick	
  of	
  the	
  bunch	
  chic	
  chic	
  
My	
  throat	
  is	
  troubled	
  ay	
  ay	
  ay	
  
She	
  can	
  see	
  ky-­‐ky-­‐kow	
  -­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐	
  boy!	
  
	
  
Chorus:	
  	
  
She	
  makes	
  her	
  money	
  with...	
  
She	
  makes	
  her	
  money	
  with...	
  
She	
  makes	
  her	
  money	
  with...	
  
She	
  makes	
  her	
  money	
  with...	
  
	
  
Oh,	
  but	
  if	
  I	
  quit	
  my	
  job	
  it's	
  not	
  disturbing	
  
I'd	
  use	
  very	
  often	
  a	
  liter	
  of	
  bourbon	
  
'Cause	
  I	
  can	
  sit	
  and	
  in	
  one	
  minute	
  eat	
  my	
  turban	
  
And	
  still	
  make	
  my	
  money	
  with	
  my	
  bananas	
  
It	
  isn't	
  even	
  funny	
  that	
  I	
  make	
  a	
  little	
  more	
  money	
  
than	
  that	
  little	
  Mickey	
  Rooney	
  with	
  bananas!	
  
	
  
Chorus:	
  	
  
Red	
  tomatoes?	
  
	
  
No,	
  bananas!	
  
	
  
Chorus:	
  	
  
New	
  potatoes?	
  



 
324	
  

	
  
No,	
  bananas!	
  
	
  
Chorus:	
  	
  
Oh,	
  bananas!	
  
	
  
Oh,	
  bananas,	
  yes!	
  
And	
  no	
  matter	
  I	
  used	
  to	
  like	
  them	
  than	
  their	
  bananas!	
  
	
  
Olé!	
  
	
  
Yes,	
  sir!	
  
	
  	
  
	
   	
  



 
325	
  

“O	
  que	
  é	
  que	
  a	
  baiana	
  tem?”	
  (samba	
  baiano,	
  1938),	
  Dorival	
  Caymmi	
  
	
  
O	
  que	
  é	
  que	
  a	
  baiana	
  tem?	
   	
   	
   What	
  does	
  the	
  baiana	
  have?	
  
Tem	
  torço	
  de	
  seda	
  tem	
   	
   	
   She	
  has	
  a	
  silk	
  turban	
  
Tem	
  brinco	
  de	
  ouro	
  tem	
   	
   	
   She	
  has	
  gold	
  earrings	
  
Corrente	
  de	
  ouro	
  tem	
  	
   	
   	
   She	
  has	
  a	
  gold	
  chain	
  
Tem	
  pano	
  da	
  Costa	
  tem	
   	
   	
   She	
  has	
  a	
  shawl	
  
Tem	
  bata	
  rendada	
  tem	
   	
   	
   She	
  has	
  a	
  cotton	
  peasant	
  blouse	
  
Pulseira	
  de	
  ouro	
  tem	
   	
   	
   	
   She	
  has	
  a	
  gold	
  bracelet	
  
Tem	
  saia	
  engomada	
  tem	
   	
   	
   She	
  has	
  a	
  starched	
  cotton	
  skirt	
  
Tem	
  sandália	
  enfeitada	
  tem	
   	
   	
   She	
  has	
  decorated	
  sandals	
  
	
  
E	
  tem	
  graça	
  como	
  ninguém	
   	
   	
   And	
  has	
  grace	
  like	
  no	
  one	
  else	
  
O	
  que	
  é	
  que	
  a	
  baiana	
  tem?	
   	
   	
   What	
  does	
  the	
  baiana	
  have?	
  
Como	
  ela	
  requebra	
  bem	
   	
   	
   Look	
  how	
  well	
  she	
  shakes	
  her	
  hips	
  
O	
  que	
  é	
  que	
  a	
  baiana	
  tem?	
   	
   	
   What	
  does	
  the	
  baiana	
  have?	
  
Quando	
  se	
  reuebrar	
   	
   	
   	
   When	
  she	
  moves	
  her	
  hips	
  
Caia	
  por	
  cima	
  de	
  mim	
  	
   	
   	
   I’d	
  like	
  her	
  to	
  land	
  on	
  me	
  
	
  
Mas	
  o	
  que	
  é	
  que	
  a	
  baiana	
  tem?	
   	
   Just	
  what	
  does	
  the	
  baiana	
  have?	
  
Só	
  vai	
  no	
  Bomfim	
  quem	
  tem	
   	
   	
   The	
  only	
  one	
  who	
  can	
  go	
  to	
  Bonfim106	
  
Um	
  rosário	
  de	
  ouro	
  	
   	
   	
   	
   Is	
  the	
  woman	
  with	
  a	
  gold	
  rosary	
  
Uma	
  bolota	
  assim	
   	
   	
   	
   With	
  beads	
  
	
  
Oi,	
  quem	
  não	
  tem	
  balangandãs	
   	
   Oh,	
  anyone	
  without	
  balangandãs107	
  
Não	
  vai	
  no	
  Bomfim	
   	
   	
   	
   Does	
  not	
  go	
  to	
  Bonfim	
  
Oi,	
  não	
  vai	
  no	
  Bomfim	
  	
   	
   	
   Does	
  not	
  go	
  to	
  Bonfim	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

                                                
106	
  The	
  church	
  of	
  Bonfim	
  is	
  a	
  Catholic	
  church	
  located	
  in	
  Salvador	
  da	
  Bahia,	
  which	
  hasstrong	
  significance	
  for	
  

practitioners	
  of	
  candomblé.	
  	
  Baianas	
  and	
  mães	
  de	
  santo	
  have	
  been	
  performing	
  rituals	
  at	
  Bonfim	
  since	
  the	
  18th	
  

century.	
  

107	
  Balangandãs	
  was	
  a	
  term	
  little	
  known	
  outside	
  of	
  Bahia	
  until	
  Dorival	
  Caymmi	
  wrote	
  “O	
  que	
  é	
  que	
  a	
  baiana	
  tem?”	
  	
  

The	
  term	
  was	
  used	
  in	
  the	
  19th	
  century	
  to	
  refer	
  to	
  the	
  amulets	
  or	
  charms	
  –	
  usually	
  made	
  from	
  silver	
  -­‐	
  that	
  candomblé	
  

priestesses	
  wore.	
  	
  The	
  term	
  eventually	
  became	
  associated	
  with	
  Carmen’s	
  costume	
  jewelry	
  worn	
  in	
  Banana	
  da	
  terra.	
  	
  	
  



 
326	
  

“Mamãe	
  eu	
  quero”	
  (marchinha,	
  1937),	
  Jararaca	
  and	
  Vicente	
  Paiva	
  
	
  
Mamãe	
  eu	
  quero	
   	
   	
   	
   Mama,	
  I	
  want	
  some	
  
Mamãe	
  eu	
  quero	
   	
   	
   	
   Mama,	
  I	
  want	
  some	
  
Mamãe	
  eu	
  quero	
  mamar	
   	
   	
   Mama,	
  I	
  want	
  to	
  suckle	
   	
  
	
  
Dá	
  a	
  chupeta	
   	
   	
   	
   	
   Gimme	
  the	
  pacifier	
   	
  
Dá	
  a	
  chupeta	
   	
   	
   	
   	
   Gimme	
  the	
  pacifier	
  
Dá	
  a	
  chupeta	
  pro	
  bebê	
  não	
  chorar	
   	
   Gimme	
  the	
  pacifier	
  so	
  baby	
  doesn’t	
  cry	
  
	
  
Dorme	
  filhinho,	
   	
   	
   	
   Go	
  to	
  sleep	
  my	
  son,	
  
Do	
  meu	
  coração	
   	
   	
   	
   of	
  my	
  heart	
  
Pega	
  a	
  mamadeira	
  	
   	
   	
   	
   Take	
  the	
  pacifier	
  
e	
  vem	
  entrar	
  no	
  meu	
  cordão	
   	
   	
   and	
  come	
  into	
  my	
  festive	
  group	
  
Eu	
  tenho	
  uma	
  irmã	
   	
   	
   	
   I	
  have	
  a	
  sister	
  
Que	
  é	
  fenomenal	
   	
   	
   	
   That’s	
  phenomenal	
  
Ela	
  é	
  da	
  bossa	
  e	
  o	
  marido	
  é	
  boçal	
   	
   She	
  has	
  skill	
  and	
  her	
  husband	
  is	
  an	
  idiot	
  
	
  
Mamãe	
  eu	
  quero	
   	
   	
   	
   Mama,	
  I	
  want	
  some	
  
Mamãe	
  eu	
  quero	
   	
   	
   	
   Mama,	
  I	
  want	
  some	
  
Mamãe	
  eu	
  quero	
  mamar	
   	
   	
   Mama,	
  I	
  want	
  to	
  suckle	
   	
  
	
  
Dá	
  a	
  chupeta	
   	
   	
   	
   	
   Gimme	
  the	
  pacifier	
   	
  
Dá	
  a	
  chupeta	
   	
   	
   	
   	
   Gimme	
  the	
  pacifier	
  
Dá	
  a	
  chupeta	
  pro	
  bebê	
  não	
  chorar	
   	
   Gimme	
  the	
  pacifier	
  so	
  baby	
  doesn’t	
  cry	
  
	
  
Eu	
  olho	
  as	
  pequenas	
   	
   	
   	
   I	
  look	
  at	
  the	
  little	
  ones	
  
Mas	
  daquele	
  jeito	
   	
   	
   	
   but	
  this	
  way,	
  
Tenho	
  muita	
  pena	
   	
   	
   	
   It’s	
  too	
  bad	
  
Não	
  ser	
  criança	
  de	
  peito	
   	
   	
   that	
  I’ve	
  been	
  weaned	
  
E	
  eu	
  tenho	
  uma	
  irmã	
   	
   	
   	
   I	
  have	
  a	
  sister	
  
Que	
  se	
  chama	
  Ana	
   	
   	
   	
   whose	
  name	
  is	
  Ana	
  
De	
  tanto	
  piscar	
  o	
  olho	
  	
   	
   	
   She’s	
  blinking	
  
Já	
  ficou	
  sem	
  pestana	
   	
   	
   	
   so	
  she’s	
  lost	
  an	
  eylash	
  
	
  
Mamãe	
  eu	
  quero	
   	
   	
   	
   Mama,	
  I	
  want	
  some	
  
Mamãe	
  eu	
  quero	
   	
   	
   	
   Mama,	
  I	
  want	
  some	
  
Mamãe	
  eu	
  quero	
  mamar	
   	
   	
   Mama,	
  I	
  want	
  to	
  suckle	
   	
  
	
  
Dá	
  a	
  chupeta	
   	
   	
   	
   	
   Gimme	
  the	
  pacifier	
   	
  
Dá	
  a	
  chupeta	
   	
   	
   	
   	
   Gimme	
  the	
  pacifier	
  
Dá	
  a	
  chupeta	
  pro	
  bebê	
  não	
  chorar	
   	
   Gimme	
  the	
  pacifier	
  so	
  baby	
  doesn’t	
  cry	
  
	
  
	
  



 
327	
  

“South	
  American	
  Way”	
  (samba-­‐rhumba,	
  1939),	
  Jimmy	
  McHugh	
  and	
  Al	
  Dubin	
  (Aloysio	
  de	
  Oliveira,	
  
uncredited)	
  
	
  
Ai,	
  ai,	
  ai,	
  ai	
   	
   	
   	
   	
   	
   	
   Ay,	
  ay,	
  ay,	
  ay	
  
É	
  o	
  canto	
  do	
  pregoneiro	
   	
   	
   	
   	
   It’s	
  a	
  song	
  of	
  the	
  pregoneiro	
  (?)	
  
Que	
  com	
  sua	
  harmonia	
   	
   	
   	
   	
   that	
  with	
  his	
  harmony	
  
Traz	
  alegria	
   	
   	
   	
   	
   	
   	
   brings	
  joy	
  
In	
  South	
  American	
  Way	
   	
   	
   	
   	
   in	
  South	
  American	
  Way	
  
	
  
Ai,	
  ai,	
  ai,	
  ai	
   	
   	
   	
   	
   	
   	
   Ay,	
  ay,	
  ay,	
  ay	
  
E	
  o	
  que	
  traz	
  no	
  seu	
  tabuleiro	
   	
   	
   	
   	
   And	
  brings	
  with	
  his	
  board	
  
Vende	
  pra	
  ioiô	
  	
   	
   	
   	
   	
   	
   Selling	
  over	
  here	
  
Vende	
  pra	
  iaiá	
  	
   	
   	
   	
   	
   	
   Selling	
  over	
  there	
  
In	
  South	
  American	
  Way	
   	
   	
   	
   	
   in	
  South	
  American	
  Way	
  
	
  
E	
  vende	
  vatapá	
   	
   	
   	
   	
   	
   And	
  sells	
  vatapá108	
  
E	
  vende	
  caruru	
   	
   	
   	
   	
   	
   And	
  sells	
  caruru	
  
E	
  vende	
  munguzá	
   	
   	
   	
   	
   	
   And	
  sells	
  munguzá	
  
E	
  vende	
  umbu	
  	
   	
   	
   	
   	
   	
   And	
  sells	
  umbu	
  
No	
  tabuleiro	
  tem	
  de	
  tudo	
  que	
  convém	
   	
   	
   On	
  the	
  board	
  there’s	
  everything	
  that	
  

should	
  be	
  there	
  
Mas	
  só	
  lhe	
  falta,	
  ai,	
  ai	
  berenguendéns	
   	
   	
   All	
  it	
  needs	
  are	
  berenguendéns109	
  
	
  
Ai,	
  ai,	
  ai,	
  ai	
   	
   	
   	
   	
   	
   	
   Ay,	
  ay,	
  ay,	
  ay	
  
É	
  o	
  canto	
  do	
  pregoneiro	
   	
   	
   	
   	
   It’s	
  a	
  song	
  of	
  the	
  pregoneiro	
  
Que	
  com	
  sua	
  harmonia	
   	
   	
   	
   	
   that	
  with	
  his	
  harmony	
  
Traz	
  alegria	
   	
   	
   	
   	
   	
   	
   brings	
  joy	
  
In	
  South	
  American	
  Way	
   	
   	
   	
   	
   in	
  South	
  American	
  Way	
  
	
  
Ai,	
  ai,	
  ai,	
  ai	
  
Have	
  you	
  ever	
  danced	
  in	
  the	
  tropics?	
  
With	
  that	
  hazy	
  lazy	
  
Like,	
  kind	
  of	
  crazy	
  
Like	
  South	
  American	
  Way	
  
	
  
Ai,	
  ai,	
  ai,	
  ai	
  
Have	
  you	
  ever	
  kissed	
  in	
  the	
  moonlight	
  

                                                
108	
  Vatapá,	
  caruru,	
  munguzá,	
  and	
  umbu	
  are	
  all	
  dishes	
  from	
  the	
  Northeastern	
  Brazil	
  and	
  are	
  popular	
  street	
  vendor	
  

foods	
  in	
  Bahia	
  and	
  Rio	
  de	
  Janeiro.	
  

109	
  A	
  type	
  of	
  silver	
  amulet	
  associated	
  with	
  candomblé	
  priestesses.	
  



 
328	
  

In	
  the	
  grand	
  and	
  glorious	
  
Gay	
  notorious	
  
South	
  American	
  Way?	
  



 
329	
  

“Tropicália”110	
  (1967),	
  Caetano	
  Veloso	
  
	
  
1	
  Quando	
  Pero	
  Vaz	
  Caminha	
   	
   	
   When	
  Pero	
  Vaz	
  Caminha	
  
2	
  Descobriu	
  que	
  as	
  terras	
  brasileiras	
   	
   	
   Discovered	
  Brazilian	
  lands	
  
3	
  Eram	
  férteis	
  e	
  verdejantes,	
   	
   	
   They	
  were	
  fertile	
  and	
  verdant	
  
4	
  Escreveu	
  uma	
  carta	
  ao	
  rei:	
   	
   	
   He	
  wrote	
  a	
  letter	
  to	
  the	
  king:	
  
5	
  Tudo	
  que	
  nela	
  se	
  planta,	
   	
   	
   	
   Everything	
  plants	
  itself	
  
6	
  Tudo	
  cresce	
  e	
  floresce.	
   	
   	
   	
   Everything	
  grows	
  and	
  flourishes	
  
7	
  E	
  o	
  Gauss	
  da	
  época	
  gravou	
   	
   	
   And	
  Gauss	
  of	
  that	
  time	
  recorded	
  
	
  

8	
  Sobre	
  a	
  cabeça	
  os	
  aviões	
  	
   	
   	
   	
   Over	
  my	
  head,	
  the	
  planes	
  
9	
  Sob	
  os	
  meus	
  pés	
  os	
  caminhões	
  	
   	
   	
   Under	
  my	
  feet,	
  the	
  trucks	
  
10	
  	
  Aponta	
  contra	
  os	
  chapadões	
  	
   	
   	
   Points	
  against	
  the	
  high	
  plains	
  
11	
  	
  Meu	
  nariz	
  	
  	
   	
   	
   	
   	
   My	
  nose	
  
	
  

12	
  Eu	
  organizo	
  o	
  movimento	
  	
   	
   	
   I	
  organize	
  the	
  motion	
  
13	
  Eu	
  oriento	
  o	
  carnaval	
  	
   	
   	
   	
   I	
  guide	
  the	
  carnival	
  
14	
  Eu	
  inauguro	
  o	
  monumento	
  no	
  planalto	
  central	
  	
   I	
  inaugurate	
  the	
  monument	
  in	
  the	
  

central	
  plateau	
  
15	
  Do	
  país	
  	
  	
   	
   	
   	
   	
   of	
  the	
  country...	
  
	
  

16	
  Viva	
  a	
  bossa-­‐sa-­‐sa	
  	
   	
   	
   	
   Hail	
  the	
  bossa-­‐sa-­‐sa	
  
17	
  Viva	
  a	
  palhoça-­‐ça-­‐ça-­‐ça-­‐ça	
  	
   	
   	
   Hail	
  the	
  shack	
  ack,	
  ack,	
  ack,	
  ack	
  
18	
  Viva	
  a	
  bossa-­‐sa-­‐sa	
  	
   	
   	
   	
   Hail	
  the	
  bossa-­‐sa-­‐sa	
  
19	
  Viva	
  a	
  palhoça-­‐ça-­‐ça-­‐ça-­‐ça	
  	
  	
   	
   	
   Hail	
  the	
  shack	
  ack,	
  ack,	
  ack,	
  ack	
  
	
  

20	
  O	
  monumento	
  é	
  de	
  papel	
  crepom	
  e	
  prata	
  	
   	
   The	
  monument	
  is	
  made	
  of	
  crepe	
  paper	
  
and	
  silver	
  

21	
  Os	
  olhos	
  verdes	
  da	
  mulata	
  	
   	
   	
   The	
  mulatto	
  girl's	
  green	
  eyes	
  
22	
  A	
  cabeleira	
  esconde	
  atrás	
  da	
  verde	
  mata	
  	
   	
   Her	
  hair	
  hides	
  behind	
  the	
  green	
  forest	
  
23	
  O	
  luar	
  do	
  sertão	
  	
  	
   	
   	
   	
   The	
  moonlight	
  from	
  the	
  outback	
  
	
  
24	
  O	
  monumento	
  não	
  tem	
  porta	
   	
   	
   The	
  monument	
  has	
  no	
  doors	
  
25	
  A	
  entrada	
  de	
  uma	
  rua	
  antiga,	
  estreita	
  e	
  torta	
  	
   The	
  entrance	
  is	
  an	
  ancient	
  road,	
  narrow	
  

and	
  twisted	
  
26	
  E	
  no	
  joelho	
  uma	
  criança	
  sorridente,	
  feia	
  e	
  morta	
   And,	
  on	
  her	
  knees,	
  a	
  child,	
  smiling,	
  ugly	
  

and	
  dead	
  
27	
  Estende	
  a	
  mão	
  	
  	
   	
   	
  	
  	
  	
   	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
   	
  	
  	
  	
  	
  	
   	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Reaches	
  out	
  her	
  hand...	
  
	
  

	
   	
  

                                                
110	
  Translation	
  comes	
  in	
  part	
  from	
  lyricstranslate.com	
  accessed	
  4/2013.	
  	
  	
  



 
330	
  

28	
  Viva	
  a	
  mata-­‐ta-­‐ta	
  	
   	
   	
   	
   Hail	
  the	
  forest-­‐est-­‐est	
  
29	
  Viva	
  a	
  mulata-­‐ta-­‐ta-­‐ta-­‐ta	
  	
   	
   	
   Hail	
  the	
  mulat-­‐ta-­‐ta-­‐ta-­‐ta	
  
30	
  Viva	
  a	
  mata-­‐ta-­‐ta	
  	
   	
   	
   	
   Hail	
  the	
  forest-­‐est-­‐est	
  
31	
  Viva	
  a	
  mulata-­‐ta-­‐ta-­‐ta-­‐ta	
  	
  	
   	
   	
   Hail	
  the	
  mulat-­‐ta-­‐ta-­‐ta-­‐ta	
  
	
  

32	
  No	
  pátio	
  interno	
  há	
  uma	
  piscina	
   	
   	
   On	
  the	
  inside	
  patio	
  there's	
  a	
  pool	
  
33	
  Com	
  água	
  azul	
  de	
  Amaralina	
  	
   	
   	
   With	
  water	
  as	
  blue	
  as	
  the	
  ones	
  from	
  

Amaralina	
  
34	
  Coqueiro,	
  brisa	
  e	
  fala	
  nordestina	
  e	
  faróis	
  	
   	
   Coconut	
  tree,	
  breeze	
  and	
  the	
  northeast	
  

speaking	
  and	
  headlights	
  
35	
  Na	
  mão	
  direita	
  tem	
  uma	
  roseira	
  	
  	
   	
   	
   A	
  rose	
  in	
  the	
  right	
  hand	
  
36	
  Autenticando	
  eterna	
  primavera	
  	
   	
   	
   Authenticating	
  everlasting	
  spring	
  
37	
  E	
  nos	
  jardins	
  os	
  urubus	
  passeiam	
  a	
  tarde	
  inteira	
  	
   And	
  in	
  the	
  garden	
  vultures	
  stroll	
  all	
  

afternoon	
  long	
  
38	
  Entre	
  os	
  girassóis	
   	
   	
   	
   	
  	
  	
  	
  	
  	
   	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Between	
  the	
  sunflowers...	
  
 

39	
  Viva	
  Maria-­‐ia-­‐ia	
  	
   	
   	
   	
   Hail	
  Maria-­‐ia-­‐ia	
  
40	
  Viva	
  a	
  Bahia-­‐ia-­‐ia-­‐ia-­‐ia	
   	
   	
   	
   Hail	
  Bahia-­‐ia-­‐ia-­‐ia-­‐ia	
   	
   	
   	
  
41	
  Viva	
  Maria-­‐ia-­‐ia	
  	
   	
   	
   	
   Hail	
  Maria-­‐ia-­‐ia	
  
42	
  Viva	
  a	
  Bahia-­‐ia-­‐ia-­‐ia-­‐ia	
  	
  	
   	
   	
   	
   Hail	
  Bahia-­‐ia-­‐ia-­‐ia-­‐ia	
  
	
  

43	
  No	
  pulso	
  esquerdo	
  bangue-­‐bangue111	
  	
   	
   On	
  the	
  left	
  wrist,	
  the	
  bang-­‐bang	
  
44	
  Em	
  suas	
  veias	
  corre	
  muito	
  pouco	
  sangue	
  	
   	
   Running	
  through	
  the	
  veins	
  is	
  very	
  little	
  

blood	
  
45	
  Mas	
  seu	
  coração	
  balança	
  a	
  um	
  samba	
  de	
  tamborim	
  	
  	
   But	
  the	
  heart	
  beats	
  a	
  samba	
  tambourine	
  	
  

	
  
46	
  Emite	
  acordes	
  dissonantes	
  	
   	
   	
   Emits	
  dissonant	
  chords	
  
47	
  Pelos	
  cinco	
  mil	
  alto-­‐falantes	
  	
   	
   	
   Through	
  five	
  thousand	
  loud-­‐speakers	
  
48	
  Senhora	
  e	
  senhores	
  ele	
  põe	
  os	
  olhos	
  grande	
  	
   Ladies	
  and	
  gentlemen,	
  he	
  rests	
  his	
  big	
  

eyes	
  
49	
  Sobre	
  mim	
  	
  	
   	
   	
   	
   	
   On	
  me	
  
	
  

50	
  Viva	
  Iracema-­‐ma-­‐ma	
  	
   	
   	
   	
   Hail	
  Iracema-­‐ma-­‐ma	
  
51	
  Viva	
  Ipanema-­‐ma-­‐ma-­‐ma-­‐ma	
  	
   	
   	
   Hail	
  Ipanema-­‐ma-­‐ma-­‐ma-­‐ma	
  
52	
  Viva	
  Iracema-­‐ma-­‐ma	
  	
   	
   	
   	
   Hail	
  Iracema-­‐ma-­‐ma	
  
53	
  Viva	
  Ipanema-­‐ma-­‐ma-­‐ma-­‐ma	
  	
  	
   	
   	
   Hail	
  Ipanema-­‐ma-­‐ma-­‐ma-­‐ma	
  
	
  
                                                
111	
  Bangue-­‐bangue	
  is	
  a	
  colloquial	
  Brazilian	
  Portuguese	
  expression	
  (from	
  the	
  English	
  “bang!	
  bang!”)	
  that	
  refers	
  to	
  

Hollywood	
  Western	
  films	
  or	
  Brazilian	
  “Westerns,”	
  which	
  are	
  typically	
  set	
  in	
  the	
  Northeast,	
  e.g.	
  O	
  cangaceiro	
  [The	
  

Bandit]	
  (1953).	
  	
  In	
  the	
  context	
  of	
  this	
  song,	
  it	
  signifies	
  a	
  gun	
  while	
  evoking	
  the	
  romanticized	
  Brazilian	
  Northeast.	
  



 
331	
  

54	
  Domingo	
  é	
  o	
  Fino	
  da	
  Bossa	
  	
   	
   	
   On	
  Sunday,	
  it's	
  the	
  best	
  of	
  the	
  Bossa	
  
55	
  Segunda-­‐feira	
  está	
  na	
  fossa	
  	
   	
   	
   On	
  Monday,	
  it’s	
  the	
  blues	
  
56	
  Terça-­‐feira	
  vai	
  à	
  roça	
   	
   	
   	
   On	
  Tuesday,	
  goes	
  to	
  the	
  countryside	
  	
  
57	
  Porém	
  	
  	
   	
   	
   	
   	
   	
  	
  	
  	
  	
   	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  But!	
  
	
  

58	
  O	
  monumento	
  é	
  bem	
  moderno	
  	
   	
   	
   The	
  monument	
  is	
  pretty	
  modern	
  
59	
  Não	
  disse	
  nada	
  do	
  modelo	
  do	
  meu	
  terno	
  	
   	
   Didn't	
  say	
  a	
  thing	
  about	
  the	
  design	
  of	
  

my	
  suit	
  
60	
  Que	
  tudo	
  mais	
  vá	
  pro	
  inferno,	
  meu	
  bem	
  	
   	
   Damn	
  everything	
  else,	
  my	
  dear	
  
61	
  Que	
  tudo	
  mais	
  vá	
  pro	
  inferno,	
  meu	
  bem	
  	
   	
   Damn	
  everything	
  else,	
  my	
  dear	
  
	
  
62	
  Viva	
  a	
  banda-­‐da-­‐da	
  	
   	
   	
   	
   Hail	
  the	
  band	
  
63	
  Carmen	
  Miranda-­‐da-­‐da-­‐da-­‐da	
   	
   	
   Carmen	
  Miranda-­‐da-­‐da-­‐da-­‐da	
  	
  
64	
  Viva	
  a	
  banda-­‐da-­‐da	
  	
   	
   	
   	
   Hail	
  the	
  band	
  
65	
  Carmen	
  Miranda-­‐da-­‐da-­‐da-­‐da	
   	
   	
   Carmen	
  Miranda-­‐da-­‐da-­‐da-­‐da	
  	
  
66	
  Viva	
  a	
  banda-­‐da-­‐da	
  	
   	
   	
   	
   Hail	
  the	
  band	
  
67	
  Carmen	
  Miranda-­‐da-­‐da-­‐da-­‐da	
   	
   	
   Carmen	
  Miranda-­‐da-­‐da-­‐da-­‐da	
  	
  
	
  
	
  

	
  
	
  
 	
  



 
332	
  

Bibliography	
  

Sources	
  are	
  grouped	
  as	
  follows:	
  books	
  and	
  journals;	
  archives	
  and	
  manuscripts,	
  live	
  
performances,	
  music	
  recordings,	
  and	
  film/television/Internet.	
  
	
  
Altman,	
  Rick.	
  	
  The	
  American	
  Film	
  Musical.	
  	
  Bloomington,	
  IN:	
  Indiana	
  University	
  Press,	
  1987.	
  
Anderson,	
  Benedict.	
  	
  Imagined	
  Communities:	
  Reflections	
  on	
  the	
  Origin	
  and	
  Spread	
  of	
  

Nationalism.	
  	
  Revised	
  edition.	
  	
  London:	
  Verso,	
  1991	
  [1983].	
  	
  	
  
Appadurai,	
  Arjun.	
  	
  “Introduction:	
  Commodities	
  and	
  the	
  Politics	
  of	
  Value.”	
  	
  In	
  The	
  Social	
  Life	
  of	
  

Things:	
  Commodities	
  in	
  Cultural	
  Perspective,	
  edited	
  by	
  A.	
  Appadurai.	
  	
  Cambridge:	
  
Cambridge	
  University	
  Press,	
  1986.	
  

Bakhtin,	
  Mikhail.	
  	
  “Discourse	
  in	
  the	
  Novel.”	
  	
  In	
  The	
  Dialogic	
  Imagination:	
  Four	
  Essays.	
  	
  Edited	
  by	
  
M.	
  Holquist.	
  	
  Trans.	
  by	
  C.	
  Emerson	
  and	
  M.	
  Holquist.	
  	
  Austin:	
  University	
  of	
  Texas	
  Press,	
  
1981.	
  

-­‐-­‐-­‐.	
  	
  Rabelais	
  and	
  His	
  World.	
  	
  Trans.	
  by	
  H.	
  Iswolsky.	
  	
  Bloomington,	
  IN:	
  Indiana	
  University	
  Press,	
  
1984	
  [1965].	
  

-­‐-­‐-­‐.	
  	
  Problems	
  of	
  Dostevsky’s	
  Poetics.	
  	
  Ed.	
  and	
  trans.	
  by	
  Caryl	
  Emerson.	
  	
  Minneapolis:	
  University	
  of	
  
Minnesota	
  Press,	
  1984.	
  

-­‐-­‐-­‐.	
  	
  Speech	
  Genres	
  &	
  Other	
  Late	
  Essays.	
  Ed.	
  by	
  C.	
  Emerson	
  and	
  M.	
  Holquist.	
  Trans.	
  by	
  V.	
  W.	
  
McGee.	
  	
  Austin:	
  University	
  of	
  Texas	
  Press,	
  1986.	
  

See	
  also	
  Morris.	
  
Barber,	
  Karin.	
  	
  The	
  Anthropology	
  of	
  Texts,	
  Persons,	
  and	
  Publics.	
  	
  Cambridge:	
  Cambridge	
  

University	
  Press,	
  2007.	
  
Barsante,	
  Cássio.	
  	
  Carmen	
  Miranda.	
  	
  2nd	
  ed.	
  	
  ELFOS	
  Editora:	
  São	
  Paulo,	
  SP,	
  Brasil,	
  1994.	
  
Barthes,	
  Roland.	
  	
  The	
  Fashion	
  System.	
  	
  Trans.	
  by	
  M.	
  Ward	
  and	
  R.	
  Howard.	
  	
  New	
  York:	
  Hill	
  and	
  

Wang,	
  1983	
  [1967].	
  
-­‐-­‐-­‐.	
  	
  The	
  Language	
  of	
  Fashion.	
  	
  Ed.	
  by	
  A.	
  Stafford.	
  	
  Trans.	
  by	
  A.	
  Stafford	
  and	
  M.	
  Carter.	
  	
  Oxford	
  

and	
  New	
  York:	
  Berg,	
  2006	
  [1993].	
  
Bauman,	
  Richard.	
  	
  Verbal	
  Art	
  as	
  Performance.	
  	
  Long	
  Grove,	
  IL:	
  Waveland	
  Press,	
  Inc.,	
  1984	
  [1977].	
  
-­‐-­‐-­‐.	
  	
  “Genre”	
  in	
  Key	
  Terms	
  in	
  Language	
  and	
  Culture.	
  	
  Ed.	
  by	
  Alessandro	
  Duranti.	
  	
  Malden,	
  MA:	
  

Blackwell,	
  2001.	
  
-­‐-­‐-­‐.	
  	
  A	
  World	
  of	
  Others’	
  Words:	
  Cross-­‐Cultural	
  Perspectives	
  on	
  Intertextuality.	
  	
  London:	
  Blackwell	
  

Publishing,	
  2004.	
  
Bauman,	
  Richard	
  and	
  C.	
  Briggs.	
  	
  “Poetics	
  and	
  Performance	
  as	
  Critical	
  Perspectives	
  on	
  Language	
  

and	
  Social	
  Life.”	
  	
  Annual	
  Review	
  of	
  Anthropology.	
  	
  19	
  (1990):	
  59-­‐88.	
  	
  	
  
Beltrán,	
  Mary.	
  	
  Latino/a	
  Stars	
  in	
  US	
  Eyes:	
  The	
  Making	
  and	
  Meanings	
  of	
  Film	
  and	
  TV	
  Stardom.	
  	
  

Urbana,	
  IL:	
  University	
  of	
  Illinois	
  Press,	
  2009.	
  
Berlant,	
  Lauren.	
  	
  The	
  Female	
  Complaint:	
  The	
  Unfinished	
  Business	
  of	
  Sentimentality	
  in	
  American	
  

Culture.	
  	
  Durham,	
  NC:	
  Duke	
  University	
  Press,	
  2008.	
  
Bergson,	
  Henri.	
  	
  Laughter:	
  An	
  Essay	
  on	
  the	
  Meaning	
  of	
  the	
  Comic.	
  	
  Trans.	
  by	
  C.	
  Brereton	
  and	
  F.	
  

Rothwell.	
  	
  New	
  York:	
  The	
  Macmillan	
  Company,	
  1917	
  [1911].	
  
Berry,	
  Sarah.	
  	
  Screen	
  Style:	
  Fashion	
  and	
  Femininity	
  in	
  1930s	
  Hollywood.	
  	
  Minneapolis:	
  University	
  

of	
  Minnesota	
  Press,	
  2000.	
  
Bérubé,	
  Allan.	
  	
  Coming	
  Out	
  Under	
  Fire:	
  The	
  History	
  of	
  Gay	
  Men	
  and	
  Women	
  in	
  World	
  War	
  Two.	
  	
  



 
333	
  

New	
  York:	
  Free	
  Press,	
  1990.	
  
Borges,	
  Dain.	
  	
  “Brazilian	
  Social	
  Thought	
  in	
  the	
  1930s.”	
  	
  Luso-­‐Brazilian	
  Review	
  vol.	
  31,	
  no.	
  2	
  

(1994):	
  137-­‐150.	
  
Botelho	
  de	
  Mattos,	
  R.	
  and	
  M.A.	
  Campos	
  Ribeiro.	
  	
  “Territórios	
  de	
  Prostituição	
  nos	
  Espaços	
  

Públicos	
  da	
  Área	
  Central	
  do	
  Rio	
  de	
  Janeiro.”	
  	
  Revista	
  Geográfica	
  no.	
  120	
  (1994):	
  59-­‐79.	
  
Bourdieu,	
  Pierre.	
  	
  Distinction:	
  A	
  Social	
  Critique	
  of	
  the	
  Judgement	
  of	
  Taste.	
  	
  Trans.	
  by	
  R.	
  Nice.	
  	
  

Cambridge,	
  MA:	
  Harvard	
  University	
  Press,	
  1984	
  [1979].	
  
Briggs,	
  Charles	
  and	
  R.	
  Bauman.	
  	
  “Genre,	
  Intertextuality,	
  and	
  Social	
  Power.”	
  Journal	
  of	
  Linguistic	
  

Anthropology	
  Vol.	
  2,	
  No.	
  2	
  (1992):	
  131-­‐172.	
  
Bruzzi,	
  Stella.	
  	
  Undressing	
  Cinema:	
  Clothing	
  and	
  Identity	
  in	
  the	
  Movies.	
  	
  London	
  and	
  New	
  York:	
  

Routledge,	
  1997.	
  
Butler,	
  Jeremy	
  G.	
  	
  “College	
  Course	
  File:	
  Star	
  Images,	
  Star	
  Performances.”	
  	
  Journal	
  of	
  Film	
  and	
  

Video	
  vol.	
  42,	
  no.	
  4	
  (1990):	
  49-­‐66.	
  
Butler,	
  Judith.	
  	
  Gender	
  Trouble:	
  Feminism	
  and	
  the	
  Subversion	
  of	
  Identity.	
  	
  London	
  and	
  New	
  York:	
  

Routledge,	
  1999	
  [1990].	
  
Campos,	
  Alberto	
  de.	
  	
  Introduction	
  to	
  Revista	
  de	
  Antropofagia:	
  Reedição	
  da	
  Revista	
  Literária	
  

Publicada	
  em	
  São	
  Paulo-­‐1a	
  e	
  2a	
  ‘Dentições’-­‐1929-­‐1929.	
  	
  São	
  Paulo:	
  Editora	
  Abril	
  Ltda.,	
  
1975.	
  

Canosa,	
  Fabiano.	
  	
  Carmen	
  Miranda	
  para	
  sempre.	
  	
  Salvador,	
  Bahia,	
  Brazil:	
  Museu	
  de	
  Arte	
  
Moderna	
  da	
  Bahia,	
  2006.	
  

Cardoso	
  Junior,	
  Abel.	
  	
  Carmen	
  Miranda:	
  a	
  cantora	
  do	
  Brasil.	
  	
  São	
  Paulo,	
  SP,	
  Brazil:	
  Símbolo	
  S.A.	
  
Indústrias	
  Gráficas,	
  1978.	
  

Castro,	
  Ruy.	
  	
  Carmen:	
  Uma	
  biografia.	
  	
  São	
  Paulo,	
  SP,	
  Brasil:	
  Companhia	
  das	
  Letras,	
  2005.	
  
Chauncey,	
  George.	
  	
  Gay	
  New	
  York:	
  Gender,	
  Urban	
  Culture,	
  and	
  the	
  Making	
  of	
  the	
  Gay	
  Male	
  

World	
  1890-­‐1940.	
  	
  New	
  York:	
  BasicBooks,	
  1994.	
  
Cleto,	
  Fabio,	
  ed.	
  	
  Camp:	
  Queer	
  Aesthetics	
  and	
  the	
  Performing	
  Subject.	
  	
  Ann	
  Arbor:	
  The	
  University	
  

of	
  Michigan	
  Press,	
  1999.	
  
Cohan,	
  Steven,	
  editor.	
  	
  Hollywood	
  Musicals,	
  The	
  Film	
  Reader.	
  	
  London	
  and	
  New	
  York:	
  Routledge,	
  

2002.	
  
Conti,	
  Steve,	
  A.	
  DeWayne	
  Bethany,	
  and	
  B.	
  Seay.	
  	
  Collector’s	
  Encyclopedia	
  of	
  Sascha	
  Brastoff:	
  

Identification	
  and	
  Values.	
  Paducah,	
  KY:	
  Collector	
  Books,	
  1995.	
  
Coombe,	
  Rosemary	
  J.	
  	
  The	
  Cultural	
  Life	
  of	
  Intellectual	
  Properties:	
  Authorship,	
  Appropriation,	
  and	
  

the	
  Law.	
  	
  Durham:	
  Duke	
  University	
  Press,	
  1998.	
  
Cumming,	
  Valerie.	
  	
  Chapter	
  7	
  “Theatrical	
  dress:	
  costume	
  or	
  fashion.”	
  	
  In	
  Understanding	
  Fashion	
  

History.	
  	
  London:	
  B	
  T	
  Batsford,	
  2004.	
  
Curry,	
  Ramona.	
  	
  “Madonna	
  from	
  Marilyn	
  to	
  Marlene—Pastiche	
  and/or	
  Parody?”	
  	
  Journal	
  of	
  Film	
  

and	
  Video	
  vol.	
  42,	
  no.	
  2	
  (1990):	
  15-­‐30.	
  
Damasceno	
  de	
  Brito,	
  Dulce.	
  	
  O	
  ABC	
  de	
  Carmen	
  Miranda.	
  	
  São	
  Paulo,	
  SP,	
  Brazil:	
  Companhia	
  

Editora	
  Nacional:	
  1986.	
  
DaMatta,	
  Roberto.	
  	
  O	
  que	
  faz	
  o	
  brasil,	
  Brasil?	
  	
  2nd	
  edition.	
  	
  Rio	
  de	
  Janeiro,	
  RJ:	
  Rocco,	
  1986.	
  
-­‐-­‐-­‐.	
  	
  Carnivals,	
  Rogues,	
  and	
  Heroes:	
  An	
  Interpretation	
  of	
  the	
  Brazilian	
  Dilemma.	
  	
  Notre	
  Dame	
  and	
  

London:	
  University	
  of	
  Notre	
  Dame	
  Press,	
  1991.	
  
Dennison,	
  Stephanie	
  and	
  Lisa	
  Shaw.	
  	
  Popular	
  Cinema	
  in	
  Brazil.	
  	
  Manchester,	
  UK:	
  Manchester	
  

University	
  Press,	
  2004.	
  



 
334	
  

Dent,	
  Alexander	
  Sebastian.	
  River	
  of	
  Tears:	
  Country	
  Music,	
  Memory,	
  and	
  Modernity	
  in	
  Brazil.	
  	
  
Durham,	
  NC:	
  Duke	
  University	
  Press,	
  2009.	
  

Doty,	
  Alexander.	
  	
  Making	
  Things	
  Perfectly	
  Queer:	
  Interpreting	
  Mass	
  Culture.	
  	
  Minneapolis:	
  
University	
  of	
  Minnesota	
  Press,	
  1993.	
  	
  	
  

Dunn,	
  Christopher.	
  	
  “The	
  Tropicalista	
  Rebellion:	
  A	
  Conversation	
  with	
  Caetano	
  Veloso.”	
  Transition	
  
70	
  (summer	
  1996):	
  116-­‐38.	
  

-­‐-­‐-­‐.	
  	
  Brutality	
  Garden:	
  Tropicália	
  and	
  the	
  Emergence	
  of	
  a	
  Brazilian	
  Counterculture.	
  	
  Chapel	
  Hill:	
  
The	
  University	
  of	
  North	
  Carolina	
  Press,	
  2001.	
  

Dyer,	
  Richard.	
  	
  Stars.	
  	
  2nd	
  ed.	
  	
  London:	
  British	
  Film	
  Institute	
  Publishing,	
  1998	
  [1979].	
  
-­‐-­‐-­‐.	
  	
  Only	
  Entertainment.	
  	
  2nd	
  edition.	
  	
  London	
  and	
  New	
  York:	
  Routledge,	
  2002	
  [1992].	
  
-­‐-­‐-­‐,	
  ed.	
  	
  Gays	
  and	
  Film.	
  	
  Revised	
  edition.	
  	
  New	
  York:	
  Zoetrope,	
  1984.	
  
-­‐-­‐-­‐-­‐.	
  	
  Heavenly	
  Bodies:	
  Film	
  Stars	
  and	
  Society.	
  	
  New	
  York:	
  St.	
  Martins	
  Press,	
  1986.	
  
Eckert,	
  Charles.	
  	
  “The	
  Carole	
  Lombard	
  in	
  Macy’s	
  Window.”	
  	
  In	
  Fabrications:	
  Costume	
  and	
  the	
  

Female	
  Body.	
  	
  Ed.	
  by	
  J.	
  Gaines	
  and	
  C.	
  Herzog.	
  	
  New	
  York:	
  Routledge,	
  1990.	
  
Enloe,	
  Cynthia.	
  	
  Bananas,	
  Beaches	
  and	
  Bases:	
  Making	
  Feminist	
  Sense	
  of	
  International	
  Politics.	
  	
  

Berkeley:	
  University	
  of	
  California	
  Press,	
  2000	
  [1989].	
  	
  	
  
Entwistle,	
  Joanne.	
  	
  The	
  Fashioned	
  Body:	
  Fashion,	
  Dress	
  and	
  Modern	
  Social	
  Theory.	
  	
  Polity	
  Press,	
  

Cambridge,	
  UK:	
  2000.	
  
Fanon,	
  Frantz.	
  	
  Black	
  Skin,	
  White	
  Masks.	
  	
  Trans.	
  by	
  Richard	
  Philcox.	
  	
  New	
  York:	
  Grove	
  Press	
  2008	
  

[1952].	
  	
  
Fernandes,	
  Florestan.	
  	
  The	
  Negro	
  in	
  Brazilian	
  Society.	
  	
  New	
  York:	
  Columbia	
  University	
  Press,	
  

1969.	
  	
  	
  
Ferreira,	
  Suzana	
  Cristina	
  de	
  Souza.	
  	
  Cinema	
  Carioca	
  nos	
  Anos	
  30	
  e	
  40:	
  Os	
  Filmes	
  Musicais	
  nas	
  

Telas	
  da	
  Cidade.	
  	
  São	
  Paulo,	
  SP,	
  Brasil:	
  Annablume,	
  2003.	
  
Feuer,	
  Jane.	
  	
  The	
  Hollywood	
  Musical.	
  	
  Second	
  Edition.	
  	
  Bloomington:	
  Indiana	
  University	
  Press,	
  

1993.	
  
Fiske,	
  John.	
  	
  Television	
  Culture.	
  	
  London:	
  Methuen,	
  1987.	
  
Fitch,	
  Melissa.	
  	
  “Carmen,	
  Kitsch,	
  Camp,	
  and	
  My	
  Quest	
  for	
  Coordinated	
  Dinnerware.”	
  	
  In	
  Chasqui	
  

vol.	
  40,	
  no.	
  2	
  (November	
  2011):	
  55-­‐64.	
  
Fitzgerald,	
  F.	
  Scott.	
  	
  Tender	
  is	
  the	
  Night.	
  	
  Originally	
  published	
  1934.	
  
Foster,	
  David	
  William.	
  	
  Gender	
  and	
  Society	
  in	
  Contemporary	
  Brazilian	
  Cinema.	
  	
  Austin:	
  University	
  

of	
  Texas	
  Press,	
  1999.	
  
Freyre,	
  Gilberto.	
  	
  The	
  Masters	
  and	
  the	
  Slaves:	
  A	
  Study	
  in	
  the	
  Development	
  of	
  Brazilian	
  

Civilization.	
  	
  Trans.	
  by	
  S.	
  Putnam.	
  	
  Second	
  English-­‐language	
  edition,	
  revised.	
  	
  Berkeley:	
  
University	
  of	
  California	
  Press,	
  1986	
  [1933].	
  

Fry,	
  Peter	
  and	
  Edward	
  MacRae.	
  	
  O	
  que	
  é	
  homossexualidade.	
  	
  7a	
  edição.	
  	
  Editora	
  Brasiliense:	
  São	
  
Paulo,	
  SP,	
  Brasil,	
  1991.	
  	
  

Gaines,	
  Jane.	
  	
  “Costume	
  and	
  Narrative:	
  How	
  Dress	
  Tells	
  the	
  Woman’s	
  Story.”	
  	
  In	
  Fabrications:	
  
Costume	
  and	
  the	
  Female	
  Body.	
  	
  Ed.	
  by	
  J.	
  Gaines	
  and	
  C.	
  Herzog.	
  	
  New	
  York:	
  Routledge,	
  
1990.	
  

Galli	
  O’Donnell,	
  Julia.	
  	
  “Um	
  Rio	
  Atlântico:	
  Culturas	
  urbanas	
  e	
  estilos	
  da	
  vida	
  na	
  invenção	
  de	
  
Copacabana.”	
  	
  PhD	
  diss.,	
  Universidade	
  Federal	
  de	
  Rio	
  de	
  Janeiro,	
  RJ,	
  Brasil,	
  2011.	
  

Garber,	
  Marjorie.	
  	
  Vested	
  Interests:	
  Cross-­‐Dressing	
  and	
  Cultural	
  Anxiety.	
  	
  New	
  York:	
  Routledge,	
  
1997	
  [1992].	
  



 
335	
  

-­‐-­‐-­‐.	
  	
  “Strike	
  a	
  Pose.”	
  	
  Sight	
  and	
  Sound,	
  vol.	
  2,	
  no.	
  5	
  (September	
  1992):	
  25-­‐26.	
  
Genette,	
   Gérard.	
   Palimpsests:	
   Literature	
   in	
   the	
   Second	
   Degree.	
   	
   Trans.	
   by	
   C.	
   Newman	
   and	
   C.	
  

Doubinsky.	
  	
  Lincoln:	
  University	
  of	
  Nebraska	
  Press,	
  1997	
  [1982].	
  
Gil-­‐Montero,	
  Martha.	
  	
  Brazilian	
  Bombshell:	
  The	
  Biography	
  of	
  Carmen	
  Miranda.	
  	
  New	
  York:	
  

Donald	
  I.	
  Fine,	
  1989.	
  
Glyn,	
  Elinor.	
  	
  This	
  Passion	
  Called	
  Love.	
  	
  Auburn,	
  NY:	
  The	
  Authors’	
  Press	
  Publishers,	
  1925.	
  
Goffman,	
  Erving.	
  	
  The	
  Presentation	
  of	
  Self	
  in	
  Everyday	
  Life.	
  	
  New	
  York:	
  Doubleday,	
  1959.	
  
Goodman,	
  Jane.	
  	
  “The	
  Half-­‐Lives	
  of	
  Texts:	
  Poetry,	
  Politics,	
  and	
  Ethnography	
  in	
  Kabylia,	
  Algeria.”	
  	
  

Journal	
  of	
  Linguistic	
  Anthropology	
  12,	
  no.	
  2	
  (2002):	
  157-­‐188.	
  
Grandin,	
  Greg.	
  Empire’s	
  Workshop:	
  Latin	
  America,	
  the	
  United	
  States,	
  and	
  the	
  Rise	
  of	
  the	
  New	
  

Imperialism.	
  	
  Henry	
  Holt	
  and	
  Company:	
  New	
  York,	
  2006	
  [2010	
  Afterword].	
  
Green,	
  James	
  Naylor.	
  	
  Beyond	
  Carnival:	
  Male	
  Homosexuality	
  in	
  Twentieth-­‐Century	
  Brazil.	
  	
  

Chicago:	
  The	
  University	
  of	
  Chicago	
  Press,	
  1999.	
  
Griffin,	
  Sean.	
  	
  “The	
  Gang's	
  All	
  Here:	
  Generic	
  versus	
  Racial	
  Integration	
  in	
  the	
  1940s	
  Musical.”	
  	
  

Cinema	
  Journal,	
  vol.	
  42,	
  no.	
  1	
  (Autumn	
  2002):	
  21-­‐45.	
  
Gutner,	
  Howard.	
  	
  Gowns	
  by	
  Adrian:	
  The	
  MGM	
  Years	
  1928-­‐1941.	
  	
  New	
  York:	
  Harry	
  N.	
  Abrams,	
  

Inc.,	
  2001.	
  
Hall,	
  Kira.	
  	
  “Intertextual	
  Sexuality:	
  Parodies	
  of	
  Class,	
  Identity,	
  and	
  Desire	
  in	
  Liminal	
  Delhi.”	
  	
  

Journal	
  of	
  Linguistic	
  Anthropology	
  vol.	
  15,	
  no.	
  1	
  (2005):	
  125-­‐144.	
  
Hanchard,	
  Michael.	
  	
  Orpheus	
  and	
  Power:	
  The	
  Movimento	
  Negro	
  of	
  Rio	
  de	
  Janeiro	
  and	
  São	
  Paulo,	
  

1945-­‐1988.	
  	
  Princeton,	
  NJ:	
  Princeton	
  University	
  Press,	
  1994.	
  
Hanks,	
  William.	
  	
  “Discourse	
  Genres	
  in	
  a	
  Theory	
  of	
  Practice.”	
  	
  American	
  Ethnologist	
  14,	
  no.4	
  

(1987):	
  668-­‐692.	
  
Hebdige,	
  Dick.	
  	
  Subculture:	
  The	
  Meaning	
  of	
  Style.	
  	
  London	
  and	
  New	
  York:	
  Routledge,	
  1979.	
  	
  
Hershfield,	
  Joanne.	
  	
  The	
  Invention	
  of	
  Dolores	
  del	
  Río.	
  	
  Minneapolis:	
  University	
  of	
  Minnesota	
  

Press,	
  2000.	
  
-­‐-­‐-­‐.	
  	
  Imagining	
  la	
  Chica	
  Moderna:	
  Women,	
  Nation,	
  and	
  Visual	
  Culture	
  in	
  Mexico,	
  1917-­‐1936.	
  	
  

Durham:	
  Duke	
  University	
  Press,	
  2008.	
  
-­‐-­‐-­‐.	
  	
  “The	
  Hollywood	
  Movie	
  Star	
  and	
  the	
  Mexican	
  Chica	
  Moderna.”	
  	
  In	
  Fashioning	
  Film	
  Stars:	
  

Dress,	
  Culture,	
  Identity.	
  	
  Ed.	
  by	
  R.	
  Moseley.	
  	
  London:	
  British	
  Film	
  Institute,	
  2005.	
  
Herzog,	
  Charlotte.	
  	
  “’Powder	
  Puff’	
  Promotion:	
  The	
  Fashion	
  Show-­‐in-­‐the-­‐Film.”	
  	
  In	
  Fabrications:	
  

Costume	
  and	
  the	
  Female	
  Body.	
  	
  Ed.	
  by	
  J.	
  Gaines	
  and	
  C.	
  Herzog.	
  	
  New	
  York:	
  Routledge,	
  
1990.	
  

Hutcheon,	
  Linda.	
  	
  A	
  Theory	
  of	
  Parody:	
  The	
  Teachings	
  of	
  Twentieth-­‐Century	
  Art	
  Forms.	
  	
  London:	
  
Routledge,	
  1985.	
  

Jenkins,	
  Henry.	
  	
  What	
  Made	
  Pistachio	
  Nuts?:	
  Early	
  Sound	
  Comedy	
  and	
  the	
  Vaudeville	
  Aesthetic.	
  	
  
New	
  York:	
  Columbia	
  University	
  Press,	
  1992.	
  

Johnson,	
  Randal	
  and	
  R.	
  Stam,	
  eds.	
  	
  Brazilian	
  Cinema:	
  expanded	
  edition.	
  	
  New	
  York:	
  Columbia	
  
University	
  Press,	
  1995	
  [1982].	
  	
  	
  

Kirshenblatt-­‐Gimblett,	
  Barbara.	
  Destination	
  Culture:	
  Tourism,	
  Museums,	
  and	
  Heritage.	
  	
  Berkeley:	
  
University	
  of	
  California	
  Press,	
  1998.	
  

Kleeberg,	
  Irene,	
  editor.	
  	
  The	
  Butterick	
  Fabric	
  Handbook.	
  	
  New	
  York:	
  Butterick	
  Publishing,	
  1975.	
  
Koda,	
  Harold.	
  	
  Extreme	
  Beauty:	
  The	
  Body	
  Transformed.	
  	
  New	
  York:	
  The	
  Metropolitan	
  Museum	
  of	
  

Art,	
  2001.	
  



 
336	
  

Laboissonniere,	
  Wade.	
  	
  Blueprints	
  of	
  Fashion:	
  Home	
  Sewing	
  Patterns	
  of	
  the	
  1940s.	
  	
  Atglen,	
  PA:	
  
Schiffer	
  Publishing,	
  Ltd.,	
  1997.	
  

Langer,	
  John.	
  	
  “Television’s	
  ‘Personality’	
  System.”	
  	
  Media,	
  Culture,	
  Society	
  vol.	
  3,	
  no.	
  4	
  (October	
  
1981):	
  351-­‐365.	
  

Lauderdale	
  Graham,	
  Sandra.	
  	
  House	
  and	
  Street:	
  The	
  Domestic	
  World	
  of	
  Servants	
  and	
  Masters	
  in	
  
Nineteenth-­‐Century	
  Rio	
  de	
  Janeiro.	
  	
  Austin:	
  University	
  of	
  Texas	
  Press,	
  1992.	
  

Leese,	
  Elizabeth.	
  	
  Costume	
  Design	
  in	
  the	
  Movies:	
  An	
  Illustrated	
  Guide	
  to	
  the	
  Work	
  of	
  157	
  Great	
  
Designers.	
  	
  New	
  York:	
  Dover,	
  1991.	
  

Levine,	
  Robert	
  M.	
  	
  “How	
  Brazil	
  Works.”	
  	
  In	
  The	
  Brazil	
  Reader:	
  History,	
  Culture,	
  Politics.	
  	
  Ed.	
  by	
  
R.M.	
  Levine	
  and	
  J.J.	
  Crocitti.	
  	
  Durham:	
  Duke	
  University	
  Press,	
  1999.	
  

Ligiéro	
  Coelho,	
  José.	
  	
  “Carmen	
  Miranda:	
  An	
  Afro-­‐Brazilian	
  Paradox.”	
  	
  PhD	
  diss.,	
  New	
  York	
  
University,	
  1998.	
  

López,	
  Ana	
  M.	
  	
  “Are	
  All	
  Latins	
  from	
  Manhattan?	
  	
  Hollywood,	
  Ethnography,	
  and	
  Cultural	
  
Colonialism”	
  in	
  Unspeakable	
  Images:	
  Ethnicity	
  and	
  the	
  American	
  Cinema.	
  	
  Ed.	
  by	
  L.D.	
  
Friedman.	
  	
  Urbana:	
  University	
  of	
  Illinois	
  Press,	
  1991.	
  

Lurie,	
  Alison.	
  	
  The	
  Language	
  of	
  Clothes.	
  	
  New	
  York:	
  Random	
  House,	
  1981	
  
Maltby,	
  Richard.	
  	
  Hollywood	
  Cinema.	
  	
  2nd	
  edition.	
  	
  Malden,	
  MA:	
  Blackwell	
  Publishing,	
  2003	
  

[1995].	
  
Marchand,	
  Roland.	
  	
  Advertising	
  the	
  American	
  Dream:	
  Making	
  Way	
  for	
  Modernity,	
  1920-­‐1940.	
  	
  

Berkeley,	
  CA:	
  University	
  of	
  California	
  Press,	
  1985.	
  
Mauss,	
  Marcel.	
  	
  “Techniques	
  of	
  the	
  Body	
  (1935)”	
  in	
  Techniques,	
  Technology	
  and	
  Civilisation.	
  	
  Ed.	
  

by	
  Nathan	
  Schlanger.	
  	
  New	
  York	
  and	
  Oxford:	
  Durkheim	
  Press/Berghahn	
  Books,	
  2006.	
  
McCann,	
  Bryan.	
  	
  Hello,	
  Hello	
  Brazil:	
  Popular	
  Music	
  in	
  the	
  Making	
  of	
  Modern	
  Brazil.	
  	
  Durham,	
  NC:	
  

Duke	
  University	
  Press,	
  2004.	
  
Meireles,	
  Cecilia.	
  	
  Batuque,	
  Samba	
  and	
  Macumba	
  Drawings	
  of	
  Gestures	
  and	
  Rhythm	
  1926-­‐1934.	
  	
  

Martins	
  Fontes:	
  São	
  Paulo,	
  SP,	
  Brasil,	
  1983.	
  
Mendes,	
  Valerie	
  and	
  Amy	
  de	
  la	
  Haye.	
  	
  20th	
  Century	
  Fashion.	
  	
  London:	
  Thames	
  and	
  Hudson,	
  

1999.	
  
Mendonça,	
  Ana	
  Rita.	
  	
  Carmen	
  Miranda	
  foi	
  a	
  Washington.	
  	
  Editora	
  Record:	
  Rio	
  de	
  Janeiro,	
  RJ,	
  

Brasil,	
  1999.	
  
Morris,	
  Pam,	
  ed.	
  	
  The	
  Bakhtin	
  Reader:	
  Selected	
  Writings	
  of	
  Bakhtin,	
  Medvedev,	
  Voloshinov.	
  	
  

London:	
  Arnold	
  Publishers,	
  1994.	
  
Nadoolman	
  Landis,	
  Deborah.	
  	
  Dressed:	
  A	
  Century	
  of	
  Hollywood	
  Costume	
  Design.	
  	
  New	
  York:	
  

Harper	
  Collins	
  Publishers,	
  2007.	
  
Nasser,	
  David.	
  	
  A	
  vida	
  trepidente	
  de	
  Carmen	
  Miranda.	
  	
  Rio	
  de	
  Janeiro,	
  RJ,	
  Brazil:	
  Emprêsa	
  Gráfica	
  

o	
  Cruzeiro	
  S.A.	
  para	
  as	
  edições	
  o	
  Cruzeiro,	
  1966.	
  
Navitski,	
  Rielle.	
  	
  “The	
  Tango	
  on	
  Broadway:	
  Carlos	
  Gardel’s	
  International	
  Stardom	
  and	
  the	
  

Transition	
  to	
  Sound	
  in	
  Argentina.”	
  	
  In	
  Cinema	
  Journal,	
  vol.	
  51,	
  no.	
  1	
  (Fall	
  2011):	
  26-­‐49.	
  
Newton,	
  Esther.	
  	
  Mother	
  Camp:	
  Female	
  Impersonators	
  in	
  America.	
  	
  Chicago:	
  The	
  University	
  of	
  

Chicago	
  Press,	
  1979	
  [1972].	
  	
  	
  
Nichols,	
  Bill.	
  	
  Introduction	
  to	
  Documentary.	
  	
  Bloomington:	
  Indiana	
  University,	
  2001.	
  
Orgeron,	
  Marsha.	
  	
  “Making	
  ‘It’	
  in	
  Hollywood:	
  Clara	
  Bow,	
  Fandom,	
  and	
  Consumer	
  Culture.”	
  	
  

Cinema	
  Journal	
  vol.	
  42,	
  no.	
  4	
  (2003):	
  76-­‐97.	
  
Ovalle,	
  Priscilla	
  Peña.	
  	
  Dance	
  and	
  the	
  Hollywood	
  Latina:	
  Race,	
  Sex,	
  and	
  Stardom.	
  	
  New	
  Brunswick,	
  



 
337	
  

NJ:	
  Rutgers	
  University	
  Press,	
  2011.	
  
Paezzo,	
  Sylvan.	
  	
  As	
  Memorias	
  de	
  Madame	
  Satã.	
  	
  Rio	
  de	
  Janeiro,	
  Brazil:	
  Lidador,	
  1972.	
  	
  Cited	
  in	
  

Ligiéro	
  Coelho	
  1998,	
  38.	
  
Peiss,	
  Kathy.	
  	
  Hope	
  in	
  a	
  Jar:	
  The	
  Making	
  of	
  America’s	
  Beauty	
  Culture.	
  	
  New	
  York:	
  Owl	
  Books,	
  

1998.	
  
Pravaz,	
  Natasha.	
  	
  “Brazilian	
  Mulatice:	
  Performing,	
  Race,	
  Gender,	
  and	
  the	
  Nation.”	
  	
  The	
  Journal	
  of	
  

Latin	
  American	
  Anthropology	
  vol.	
  8,	
  no.	
  1	
  (2003):	
  116-­‐147.	
  
Queiroz,	
  Junior.	
  	
  Carmen	
  Miranda:	
  vida,	
  glória,	
  amor	
  e	
  morte.	
  	
  Rio	
  de	
  Janeiro,	
  RJ,	
  Brazil:	
  

Companhia	
  Brasileira	
  de	
  Artes	
  Gráficas,	
  1955.	
  
Roberts,	
  Shari.	
  	
  “‘The	
  Lady	
  in	
  the	
  Tutti-­‐Frutti	
  Hat’:	
  Carmen	
  Miranda,	
  a	
  Spectacle	
  of	
  Ethnicity.”	
  	
  

Cinema	
  Journal	
  vol.	
  32,	
  no.	
  3	
  (Spring	
  1993):	
  3-­‐23.	
  
Rubin,	
  Martin.	
  	
  “Busby	
  Berkeley	
  and	
  the	
  Backstage	
  Musical”	
  in	
  Hollywood	
  Musicals:	
  The	
  Film	
  

Reader.	
  Ed.	
  by	
  Steve	
  Cohan.	
  	
  London	
  and	
  New	
  York:	
  Routledge	
  Press,	
  2002.	
  
Saia,	
  Luiz	
  Henrique.	
  	
  Carmen	
  Miranda:	
  rodando	
  a	
  baiana.	
  	
  São	
  Paulo,	
  SP,	
  Brazil:	
  Brasilense,	
  1984.	
  
Sadlier,	
  Darlene.	
  	
  Brazil	
  Imagined:	
  1500	
  to	
  the	
  Present.	
  	
  Austin:	
  University	
  of	
  Texas	
  Press,	
  2008.	
  
Sanders,	
  Coyne	
  S.	
  and	
  Tom	
  Gilbert.	
  	
  Desilu:	
  The	
  Story	
  of	
  Lucille	
  Ball	
  and	
  Desi	
  Arnaz.	
  	
  

HarperCollins	
  Publishers:	
  New	
  York,	
  1993.	
  
Sapir,	
  Edward.	
  	
  “Fashion”	
  in	
  the	
  Encyclopaedia	
  of	
  the	
  Social	
  Sciences	
  vol.	
  6.,	
  (139-­‐144).	
  	
  New	
  

York:	
  Macmillan,	
  1931	
  
Schieffelin,	
  Edward	
  L.	
  	
  “Performance	
  and	
  the	
  Cultural	
  Construction	
  of	
  Reality.”	
  	
  American	
  

Ethnologist	
  vol.	
  12,	
  no.	
  4	
  (1985):	
  707-­‐724.	
  	
  	
  
Schouvaloff,	
  Alexander.	
  	
  Set	
  and	
  Costume	
  Designs	
  for	
  Ballet	
  and	
  Theater.	
  	
  New	
  York:	
  The	
  

Vendome	
  Press,	
  1987.	
  
Schwartz,	
  Jorge.	
  	
  “Um	
  Brasil	
  em	
  Tom	
  Menor:	
  Pau-­‐Brasil	
  e	
  Antropofagia.”	
  	
  Revista	
  de	
  Critica	
  

Literaria	
  Latinoamericana	
  24,	
  No.	
  47	
  (1998):	
  53-­‐65.	
  
Schweitzer,	
  Marlis.	
  	
  “‘The	
  Mad	
  Search	
  for	
  Beauty’:	
  Actresses	
  Testimonials,	
  the	
  Cosmetics	
  

Industry,	
  and	
  the	
  ‘Democratization	
  of	
  Beauty’.”	
  	
  The	
  Journal	
  of	
  the	
  Gilded	
  Age	
  and	
  
Progressive	
  Era	
  vol.	
  4,	
  no.	
  3	
  (2005):	
  255-­‐292.	
  

Seigel,	
  Micol.	
  	
  Uneven	
  Encounters:	
  Making	
  Race	
  and	
  Nation	
  in	
  Brazil	
  and	
  the	
  United	
  States.	
  	
  	
  
Durham,	
  NC:	
  Duke	
  University	
  Press,	
  2009.	
  

Shaw,	
  Lisa.	
  	
  Carmen	
  Miranda.	
  	
  London:	
  Palgrave	
  Macmillan	
  on	
  behalf	
  of	
  the	
  British	
  Film	
  Institute,	
  
2013.	
  

Shaw,	
  Lisa	
  and	
  Stephanie	
  Dennison.	
  	
  Brazilian	
  National	
  Cinema.	
  	
  London:	
  Routledge,	
  2007.	
  
Shukla,	
  Pravina.	
  	
  The	
  Grace	
  of	
  Four	
  Moons.	
  	
  Bloomington:	
  Indiana	
  University	
  Press,	
  2008.	
  
Silverstein,	
  Michael	
  and	
  Greg	
  Urban,	
  eds.	
  	
  Natural	
  Histories	
  of	
  Discourse.	
  	
  Chicago:	
  University	
  of	
  

Chicago	
  Press,	
  1996.	
  
Simmel,	
  George.	
  	
  “Fashion.”	
  	
  The	
  American	
  Journal	
  of	
  Sociology	
  vol.	
  62,	
  no.	
  6	
  (May	
  1957):	
  541-­‐

558.	
  
Skidmore,	
  Thomas	
  E.	
  	
  Black	
  Into	
  White:	
  Race	
  and	
  Nationality	
  in	
  Brazilian	
  Thought.	
  	
  Durham:	
  

Duke	
  University	
  Press,	
  1993.	
  
Sontag,	
  Susan.	
  	
  Against	
  Interpretation	
  and	
  Other	
  Essays.	
  	
  New	
  York:	
  Picador,	
  1966.	
  
Spitulnik,	
  Debra.	
  	
  “The	
  Social	
  Circulation	
  of	
  Media	
  Discourse	
  and	
  the	
  Mediation	
  of	
  

Communities.”	
  	
  Journal	
  of	
  Linguistic	
  Anthropology	
  vol.	
  6,	
  no.	
  2	
  (1996):	
  161-­‐187.	
  	
  
Stacey,	
  Jackie.	
  	
  Star	
  Gazing:	
  Hollywood	
  Cinema	
  and	
  Female	
  Spectatorship.	
  	
  London:	
  Routledge,	
  



 
338	
  

1994.	
  
Stam,	
  Robert.	
  	
  Tropical	
  Multiculturalism:	
  A	
  Comparative	
  History	
  of	
  Race	
  in	
  Brazilian	
  Cinema	
  &	
  

Culture.	
  	
  Durham,	
  NC:	
  Duke	
  University	
  Press,	
  1997.	
  
Terrell,	
  Nena.	
  	
  “Helena	
  Solberg	
  Unmasks	
  a	
  Brazilian	
  Idol.”	
  	
  Américas	
  48	
  (Jan./Feb.	
  1996):	
  48-­‐53.	
  
Thompson,	
  Kristin.	
  	
  Exporting	
  Entertainment:	
  America	
  in	
  the	
  World	
  Film	
  Market	
  1907-­‐1934.	
  

London:	
  British	
  Film	
  Institute,	
  1985.	
  	
  	
  
Tortora,	
  Phyllis	
  G.	
  and	
  Keith	
  Eubank.	
  	
  Survey	
  of	
  Historic	
  Costume.	
  	
  Third	
  Edition.	
  	
  New	
  York:	
  

Fairchild	
  Publications,	
  1998.	
  
Veblen,	
  Thorstein.	
  	
  The	
  Theory	
  of	
  the	
  Leisure	
  Class.	
  	
  New	
  York:	
  Mentor	
  Books	
  1953	
  [1899].	
  
Velho,	
  Gilberto.	
  	
  A	
  Utopia	
  Urbana:	
  um	
  estudo	
  de	
  antropologia	
  social.	
  	
  2a	
  edição.	
  	
  Rio	
  de	
  Janeiro,	
  

RJ,	
  Brasil:	
  Zahar	
  Editores,	
  1975.	
  
Veloso,	
  Caetano.	
  	
  Tropical	
  Truth:	
  A	
  Story	
  of	
  Music	
  and	
  Revolution	
  in	
  Brazil.	
  	
  Trans.	
  by	
  Isabel	
  de	
  

Sena.	
  Ed.	
  by	
  Barbara	
  Einzig.	
  	
  New	
  York:	
  Da	
  Capo	
  Press,	
  2002	
  [1997].	
  
Vianna,	
  Hermano.	
  	
  Ed.	
  and	
  trans.	
  by	
  J.C.	
  Chasteen.	
  	
  The	
  Mystery	
  of	
  Samba:	
  Popular	
  Music	
  and	
  

National	
  Identity	
  in	
  Brazil.	
  	
  Chapel	
  Hill	
  and	
  London:	
  The	
  University	
  of	
  North	
  Carolina	
  
Press,	
  1999	
  [1995].	
  

Warner,	
  Michael.	
  	
  “Publics	
  and	
  Counterpublics.”	
  	
  In	
  Publics	
  and	
  Counterpublics.	
  	
  New	
  York:	
  Zone	
  
Books,	
  2002.	
  

Williams,	
  Daryle.	
  	
  Culture	
  Wars	
  in	
  Brazil:	
  The	
  First	
  Vargas	
  Regime,	
  1930-­‐1945.	
  	
  Durham:	
  Duke	
  
University	
  Press,	
  2001.	
  

Wolf,	
  Mark	
  J.P.	
  	
  “Subjunctive	
  Documentary:	
  Computer	
  Imaging	
  and	
  Simulation.”	
  	
  In	
  Collecting	
  
Visible	
  Evidence,	
  edited	
  by	
  Jane	
  M.	
  Gaines	
  and	
  Michael	
  Renov,	
  274-­‐291.	
  	
  Minneapolis:	
  
University	
  of	
  Minnesota	
  Press,	
  1999.	
  

Woll,	
  Allen	
  L.	
  	
  “Hollywood’s	
  Good	
  Neighbor	
  Policy:	
  The	
  Latin	
  Image	
  in	
  American	
  Film,	
  1939-­‐
1946.”	
  	
  Journal	
  of	
  Popular	
  Film	
  vol.	
  3,	
  no.	
  4	
  (Fall	
  1974):	
  278-­‐293.	
  

-­‐-­‐-­‐.	
  	
  The	
  Hollywood	
  Musical	
  Goes	
  to	
  War.	
  	
  Chicago:	
  Nelson-­‐Hall,	
  1983.	
  	
  	
  
Wurtis,	
  Richard	
  and	
  others.	
  	
  S.	
  Applebaum,	
  text.	
  	
  The	
  New	
  York	
  World’s	
  Fair	
  1939/1940	
  in	
  155	
  

Photographs.	
  	
  New	
  York:	
  Dover	
  Publications,	
  1977.	
  
Young,	
  Theodore	
  Robert.	
  	
  “Anthropophagy,	
  Tropicalismo,	
  and	
  Como	
  gostoso	
  era	
  meu	
  francês.”	
  	
  

Paper	
  delivered	
  at	
  the	
  1998	
  meeting	
  of	
  the	
  Latin	
  American	
  Studies	
  Association,	
  Chicago.	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  



 
339	
  

Archives	
  and	
  Manuscripts	
  
Academy	
  of	
  Motion	
  Picture	
  Arts	
  and	
  Sciences,	
  Margaret	
  Herrick	
  Library,	
  Beverly	
  Hills,	
  CA:	
  
Graphic	
  Arts	
  Collection	
  
	
  
Biblioteca	
  Nacional,	
  Rio	
  de	
  Janeiro,	
  RJ,	
  Brazil:	
  
Annuario	
  das	
  Senhoras,	
  1938	
  [annual	
  magazine].	
  	
  
Carioca,	
  Rio	
  de	
  Janeiro,	
  RJ,	
  Brazil	
  [weekly	
  magazine].	
  	
  	
  
Diário	
  Carioca,	
  Rio	
  de	
  Janeiro,	
  RJ,	
  Brazil	
  [daily	
  newspaper,	
  no	
  publication	
  on	
  Mondays].	
  
Fon-­‐Fon,	
  Rio	
  de	
  Janeiro,	
  RJ,	
  Brazil	
  [weekly	
  magazine].	
  	
  http://bndigital.bn.br/pesquisa.htm	
  
Moda	
  e	
  Bordado,	
  No.	
  161,	
  November	
  1938	
  and	
  No.	
  174,	
  December	
  1939	
  [magazine]	
  
A	
  Noite,	
  Rio	
  de	
  Janeiro,	
  RJ,	
  Brazil	
  [daily	
  newspaper].	
  
Para	
  Todos,	
  Rio	
  de	
  Janeiro,	
  RJ,	
  Brazil	
  [magazine].	
  
	
  
Fundação	
  Casa	
  de	
  Rui	
  Barbosa,	
  Rio	
  de	
  Janeiro,	
  RJ,	
  Brazil:	
  
Jornal	
  das	
  Moças	
  [magazine].	
  
	
  
Museu	
  Carmen	
  Miranda,	
  Rio	
  de	
  Janeiro,	
  RJ,	
  Brazil:	
  
Artifact	
  collection.	
  
“Exposições”	
  folder.	
  	
  Archives.	
  	
  	
  
“Influência	
  na	
  cultura	
  brasileira”	
  folders.	
  	
  Archives.	
  
“Influência	
  na	
  moda”	
  folder	
  	
  Archives.	
  	
  	
  
Livros	
  dos	
  visitantes.	
  	
  	
  
“Museu	
  de	
  Carmen	
  Miranda”	
  folders.	
  
	
  
Private	
  papers.	
  	
  Fabiano	
  Canosa.	
  	
  Rio	
  de	
  Janeiro,	
  RJ,	
  Brazil.	
  
	
  
Vogue	
  magazine	
  archives,	
  on-­‐line	
  accessibility.	
  
	
  
	
  
Live	
  Performances:	
  	
  
Rita	
  Moreno:	
  Life	
  Without	
  Make	
  at	
  Berkeley	
  Repertory	
  Theatre,	
  Berkeley,	
  CA,	
  September	
  2-­‐
October	
  30,	
  2011.	
  
	
  
Music	
  Recordings	
  
“Bambu	
  bambu,”	
  Teixeira,	
  Patrício	
  and	
  Donga,	
  with	
  Bando	
  da	
  Lua,	
  Decca,	
  from	
  the	
  Broadway	
  

show	
  Streets	
  of	
  Paris	
  and	
  the	
  film	
  Down	
  Argentine	
  Way,	
  1939.	
  
“Boneca	
  de	
  piche,”	
  Barroso,	
  Ary	
  and	
  Luiz	
  Iglesias,	
  with	
  Almirante,	
  Odeon,	
  1938.	
  
“Cai,	
  cai,”	
  Martins,	
  Roberto,	
  with	
  Bando	
  da	
  Lua,	
  Decca,	
  from	
  the	
  film	
  That	
  Night	
  in	
  Rio,	
  1941.	
  
“Cantoras	
  do	
  rádio,”	
  Ribeiro,	
  Alberto	
  and	
  João	
  de	
  Barro,	
  with	
  Aurora	
  Miranda,	
  Odeon,	
  from	
  the	
  

film	
  Alô,	
  alô,	
  carnaval!,	
  1936.	
  
“Caroom’	
  pa	
  pa	
  baião,”	
  Teixeira,	
  Humberto,	
  Luiz	
  Gonzaga	
  and	
  Ray	
  Gilbert,	
  with	
  Bando	
  da	
  Lua	
  

and	
  the	
  Andrews	
  Sisters,	
  Decca,	
  from	
  the	
  film	
  Nancy	
  goes	
  to	
  Rio,	
  1950.	
  
“Chattanooga	
  Choo	
  Choo,”	
  Gordon,	
  Mack	
  and	
  Harry	
  Warren	
  (Aloysio	
  de	
  Oliveira,	
  uncredited),	
  

with	
  Bando	
  da	
  Lua,	
  Decca,	
  from	
  the	
  film	
  Springtime	
  in	
  the	
  Rockies,	
  1942.	
  



 
340	
  

“Chiquita	
  bacana,”	
  de	
  Barro,	
  João	
  and	
  Alberto	
  Ribeiro,	
  performed	
  by	
  Emilinha	
  Borba,	
  Brazil,	
  
1949.	
  

“Chica	
  Chica	
  Boom	
  Chic,”	
  Warren,	
  Harry	
  and	
  Mack	
  Gordon	
  (Zaccarias	
  Yaconelli,	
  uncredited),	
  with	
  
Bando	
  da	
  Lua,	
  Decca,	
  from	
  the	
  film	
  That	
  Night	
  in	
  Rio,	
  1941.	
  

“Eu	
  gosto	
  da	
  minha	
  terra,”	
  Montenegro,	
  Randoval,	
  Victor,	
  Brazil,	
  1930.	
  
“Give	
  me	
  a	
  Band	
  and	
  a	
  Bandana,”	
  for	
  playback	
  in	
  the	
  film	
  Greenwich	
  Village,	
  1944.	
  
“Good-­‐bye,”	
  Valente,	
  Assis,	
  Victor,	
  Brazil,	
  from	
  the	
  film	
  A	
  voz	
  do	
  Carnaval,	
  1932.	
  
“I	
  Make	
  my	
  Money	
  with	
  Bananas,”	
  de	
  Oliveira,	
  Aloysio	
  with	
  Ray	
  Gilbert,	
  for	
  live	
  performances,	
  

1947.	
  
“I’m	
  Cooking	
  with	
  Glass,”	
  de	
  Oliveira,	
  Aloysio	
  with	
  Ray	
  Gilbert,	
  for	
  live	
  performances,	
  1947.	
  
“I,	
  Yi,	
  Yi,	
  Yi,	
  Yi	
  (I	
  Like	
  You	
  Very	
  Much),”	
  Warren,	
  Harry	
  and	
  Mack	
  Gordon,	
  with	
  Bando	
  da	
  Lua,	
  

Decca,	
  from	
  the	
  film	
  That	
  Night	
  in	
  Rio,	
  1941.	
  	
  
“I’m	
  Just	
  Wild	
  About	
  Harry,”	
  originally	
  written	
  in	
  1921	
  by	
  Noble	
  Sissle	
  and	
  Eubie	
  Blake	
  for	
  the	
  

Broadway	
  show	
  Shuffle	
  Along.	
  	
  For	
  playback	
  in	
  the	
  film	
  Greenwich	
  Village,	
  1944.	
  
“The	
  Lady	
  in	
  the	
  Tutti-­‐Frutti	
  Hat,”	
  Robin,	
  Leo	
  and	
  Harry	
  Warren.	
  	
  For	
  playback	
  in	
  the	
  film	
  The	
  

Gang’s	
  All	
  Here,	
  1943.	
  
“Mamãe	
  eu	
  quero,”	
  Jararaca	
  and	
  Vicente	
  Paiva,	
  with	
  Bando	
  da	
  Lua,	
  Decca,	
  from	
  the	
  Broadway	
  

show	
  Streets	
  of	
  Paris	
  and	
  the	
  film	
  Down	
  Argentine	
  Way,	
  1939.	
  
“O	
  nego	
  no	
  samba,”	
  Barroso,	
  Ary,	
  Marques	
  Pôrto,	
  and	
  Luiz	
  Peixoto,	
  Victor,	
  Brazil,	
  1929.	
  
	
  “Pra	
  você	
  gostar	
  de	
  mim	
  [Taí],”	
  de	
  Carvalho,	
  Joubert,	
  Victor,	
  1930.	
  
“Primavera	
  no	
  Rio,”	
  de	
  Barro,	
  João,	
  Victor,	
  Brazil,	
  from	
  the	
  film	
  Alô,	
  alô,	
  Brasil,	
  1934.	
  
“O	
  que	
  é	
  que	
  a	
  baiana	
  tem?,”	
  Caymmi,	
  Dorival,	
  with	
  Dorival	
  Caymmi,	
  Odeon,	
  Brazil,	
  from	
  the	
  

film	
  Banana	
  da	
  terra,	
  1938.	
  
	
  “Rebola	
  bola,”	
  de	
  Oliveira,	
  Aloysio,	
  Nestor	
  Amaral,	
  and	
  Brant	
  Horta,	
  with	
  Bando	
  da	
  Lua,	
  Decca,	
  

1941.	
  
“South	
  American	
  Way,”	
  McHugh,	
  Jimmy	
  and	
  Al	
  Dubin	
  (Aloyosio	
  de	
  Oliveira,	
  uncredited),	
  with	
  

Bando	
  da	
  Lua	
  and	
  Garoto,	
  Decca,	
  from	
  the	
  Broadway	
  show	
  Streets	
  of	
  Paris	
  and	
  the	
  film	
  
Down	
  Argentine	
  Way,	
  1939.	
  

	
  “Tic-­‐Tac	
  do	
  meu	
  coração,”	
  Pires	
  Vermelho,	
  Alcyr	
  and	
  Walfrido	
  Silva,	
  with	
  Bando	
  da	
  Lua,	
  Decca,	
  
from	
  the	
  film	
  Springtime	
  in	
  the	
  Rockies,	
  1942.	
  

“Tico-­‐Tico	
  (Tico-­‐Tico	
  no	
  Fubá),”	
  de	
  Abreu,	
  Zequinha,	
  Erwin	
  Drake,	
  and	
  Aloysio	
  de	
  Oliveira,	
  Decca,	
  
from	
  the	
  film	
  Copacabana,	
  1945.	
  

“Tropicália,”	
  Veloso,	
  Caetano,	
  Brazil,	
  1968.	
  
“Ypsee-­‐I-­‐O,”	
  Gilbert,	
  Ray	
  (Aloysio	
  de	
  Oliveira,	
  uncredited),	
  with	
  Bando	
  da	
  Lua	
  and	
  the	
  Andrews	
  

Sisters,	
  Decca,	
  from	
  the	
  film	
  Nancy	
  goes	
  to	
  Rio,	
  1950.	
  
	
  
	
  
Film,	
  Television,	
  and	
  Internet	
  Media	
  Sources	
  	
  
For	
  Carmen	
  Miranda	
  films	
  only,	
  see	
  Appendix	
  A.	
  	
  For	
  Carmen	
  Drag	
  examples,	
  see	
  Appendix	
  B.	
  
	
  
All	
  About	
  Eve.	
  Mankiewicz,	
  Joseph	
  L.,	
  director.	
  	
  Twentieth-­‐Century	
  Fox,	
  1950.	
  
Alô,	
  alô,	
  Brasil!	
  	
  Downey,	
  Wallace,	
  João	
  de	
  Barro,	
  and	
  Alberto	
  Ribeiro,	
  directors.	
  	
  Waldow-­‐

Cinédia,	
  Brazil,	
  1936.	
  
Alô,	
  alô,	
  carnaval!	
  Gonzaga,	
  Adhemar,	
  director.	
  	
  Waldow-­‐Cinédia,	
  Brazil,	
  1936.	
  	
  



 
341	
  

“The	
  Amazing	
  Model	
  Race,”	
  Cycle	
  12,	
  America’s	
  Next	
  Top	
  Model.	
  	
  Original	
  airdate	
  April	
  22,	
  2009.	
  
Arrested	
  Development.	
  	
  Episodes	
  from	
  seasons	
  1	
  and	
  2,	
  2003	
  to	
  2004.	
  
Babes	
  on	
  Broadway.	
  Berkeley,	
  Busby,	
  director.	
  	
  Metro-­‐Goldwyn-­‐Mayer,	
  1941.	
  	
  	
  
Baby	
  Face.	
  	
  Green,	
  Alfred	
  W.	
  	
  Twentieth-­‐Century	
  Fox,	
  1933.	
  
	
  “Baby	
  Puss,”	
  a	
  cartoon	
  short	
  of	
  Tom	
  and	
  Jerry.	
  	
  Hanna,	
  William	
  and	
  Joseph	
  Barbera,	
  directors.	
  	
  

Metro-­‐Goldwyn-­‐Mayer.	
  Original	
  theatrical	
  release	
  date	
  December	
  25,	
  1943.	
  
Banana	
  da	
  terra.	
  	
  de	
  Barro,	
  João,	
  director.	
  	
  Sonofilms	
  (Wallace	
  Downey),	
  Brazil,	
  1939.	
  	
  
Bananas	
  is	
  My	
  Business.	
  	
  Solberg,	
  Helena	
  Solberg,	
  director.	
  	
  Fox-­‐Lorber,	
  1995.	
  
“Be	
  a	
  Pal,”	
  Episode	
  3,	
  Season	
  1	
  of	
  I	
  Love	
  Lucy.	
  	
  Original	
  airdate	
  October	
  22,	
  1951.	
  
Before	
  Stonewall.	
  	
  Rosenberg,	
  Robert	
  and	
  Greta	
  Schiller,	
  directors.	
  	
  First	
  Run	
  Features,	
  1984.	
  
Best	
  in	
  Show.	
  	
  Guest,	
  Christopher,	
  director.	
  	
  Castle	
  Rock	
  Entertainment,	
  2000.	
  
Bird	
  of	
  Paradise.	
  	
  Vidor,	
  King,	
  director.	
  	
  RKO	
  Radio	
  Pictures,	
  1932.	
  
Black	
  Swan.	
  	
  Aronofsky,	
  Darren,	
  director.	
  	
  Twentieth-­‐Century-­‐Fox,	
  2010.	
  
“Blame	
  it	
  on	
  Lisa,”	
  Season	
  13,	
  Episode	
  15	
  of	
  The	
  Simpsons.	
  	
  Original	
  airdate	
  March	
  31,	
  2002.	
  
Blame	
  it	
  on	
  Rio.	
  	
  Donen,	
  Stanley,	
  director.	
  	
  Sherwood	
  Productions,	
  1984.	
  
The	
  Caddy.	
  	
  Taurog,	
  Norman,	
  director.	
  	
  Paramount	
  Pictures,	
  1953.	
  
O	
  cangaceiro.	
  	
  Barreto,	
  Lima,	
  director.	
  	
  Companhia	
  Cinematográfica	
  Vera	
  Cruz,	
  Brazil,	
  1953.	
  
O	
  carnaval	
  cantado	
  de	
  1932	
  [Carnival	
  Song	
  of	
  1932];	
  also	
  identified	
  as	
  O	
  carnaval	
  cantado	
  no	
  Rio	
  

[Rio	
  Carnival	
  in	
  Song].	
  de	
  Castro,	
  Vital	
  Ramos,	
  director.	
  	
  Cinédia,	
  Brazil,	
  1932.	
  	
  	
  
Carnival	
  of	
  Rhythm.	
  	
  Martin,	
  Stanley,	
  director.	
  	
  Warner	
  Brothers,	
  1941.	
  
Carmen	
  Miranda:	
  The	
  Girl	
  from	
  Rio.	
  	
  Cork,	
  John	
  and	
  Lisa	
  Van	
  Eyssen,	
  directors.	
  	
  DVD	
  

(Documentary	
  extra	
  on	
  Something	
  for	
  the	
  Boys,	
  Twentieth-­‐Century	
  Fox,	
  2008).	
  	
  
Cloverland	
  Productions,	
  2008.	
  

Cleopatra.	
  	
  DeMille,	
  Cecil	
  B.,	
  director.	
  	
  Paramount	
  Pictures,	
  1934.	
  
Coal	
  Miner’s	
  Daughter.	
  	
  Apted,	
  Michael,	
  director.	
  	
  Universal	
  Pictures,	
  1980.	
  
Coming	
  Out	
  Under	
  Fire.	
  	
  Dong,	
  Arthur,	
  director.	
  	
  DeepFocus	
  Productions,	
  1994.	
  
Como	
  gostoso	
  era	
  o	
  meu	
  francês	
  [How	
  Tasty	
  was	
  My	
  Little	
  Frenchman].	
  	
  Pereira	
  dos	
  Santos,	
  

Nelson,	
  director.	
  	
  Condor	
  Filmes,	
  Brazil,	
  1971.	
  
Copacabana.	
  	
  Green,	
  Alfred	
  E.,	
  director.	
  	
  United	
  Artists,	
  1947.	
  
A	
  Date	
  with	
  Judy.	
  	
  Thorpe,	
  Richard,	
  director.	
  	
  Metro-­‐Goldwyn-­‐Mayer,	
  1948.	
  	
  	
  
Dinner	
  at	
  Eight.	
  	
  Cukor,	
  George,	
  director.	
  	
  Metro-­‐Goldwyn-­‐Mayer,	
  1933.	
  
Dirty	
  Dancing.	
  	
  Ardolino,	
  Emile,	
  director.	
  	
  Great	
  American	
  Films	
  Limited	
  Partnership,	
  1987.	
  
Doll	
  Face.	
  	
  Seiler,	
  Lewis,	
  director.	
  	
  Twentieth-­‐Century-­‐Fox,	
  1945.	
  
Down	
  Argentine	
  Way.	
  	
  Cummings,	
  Irving,	
  director.	
  	
  Twentieth-­‐Century	
  Fox,	
  1940.	
  
Dus	
  Lakh.	
  	
  Goel,	
  Devendra,	
  director.	
  	
  Goel	
  Cine	
  Corporation,	
  India,	
  1966.	
  
Estudantes.	
  	
  Downey,	
  Wallace,	
  director.	
  	
  Waldow-­‐Cinédia,	
  Brazil,	
  1935.	
  	
  
Evita.	
  	
  Parker,	
  Alan,	
  director.	
  	
  Hollywood	
  Pictures	
  and	
  Cinergi	
  Pictures,	
  1996.	
  
Flying	
  Down	
  to	
  Rio.	
  	
  Freeland,	
  Thornton,	
  director.	
  	
  RKO	
  Radio	
  Pictures,	
  1933.	
  
Four	
  Jills	
  in	
  a	
  Jeep.	
  	
  Seiter,	
  William,	
  director.	
  Twentieth-­‐Century-­‐Fox,	
  1944.	
  	
  	
  
Fox	
  News	
  Website;	
  page	
  for	
  The	
  O’Reilly	
  Factor,	
  May	
  27,	
  2009,	
  episode.	
  
Frida.	
  	
  Taymore,	
  Julie,	
  director.	
  	
  Miramax/Ventanarosa,	
  2002.	
  
The	
  Gang’s	
  All	
  Here.	
  	
  Berkeley,	
  Busby,	
  director.	
  Twentieth-­‐Century-­‐Fox,	
  1943.	
  	
  	
  
Gangster	
  Squad.	
  	
  Fleischer,	
  Ruben,	
  director.	
  	
  Warner	
  Brothers,	
  2013.	
  
Greenwich	
  Village.	
  	
  Lang,	
  Walter,	
  director.	
  	
  Twentieth-­‐Century-­‐Fox,	
  1944.	
  	
  	
  



 
342	
  

Harold	
  Teen.	
  	
  Roth,	
  Murray,	
  director.	
  	
  Warner	
  Brothers,	
  1934.	
  
The	
  Hatchet	
  Man.	
  	
  Wellman,	
  William	
  A.,	
  director.	
  	
  Warner	
  Brothers,	
  1932.	
  
Os	
  Herdeiros.	
  	
  Diegues,	
  Carlos,	
  director.	
  	
  Brazil,	
  1970.	
  
Hispanic	
  Hollywood.	
  	
  Bianca,	
  Stephanie,	
  director.	
  	
  Passport	
  International	
  Productions,	
  1999.	
  
If	
  I’m	
  Lucky.	
  	
  Seiler,	
  Lewis,	
  director.	
  	
  Twentieth-­‐Century-­‐Fox,	
  1946.	
  	
  	
  
Iracema:	
  uma	
  transa	
  amazônica.	
  	
  Bordansky,	
  Jorge	
  and	
  Orlando	
  Senna,	
  directors.	
  	
  Embrafilme,	
  

1975.	
  
Imitation	
  of	
  Life.	
  	
  Stahn,	
  John	
  M.,	
  director.	
  	
  Universal	
  Pictures,	
  1934.	
  
Laranja	
  da	
  China.	
  	
  Costa,	
  Rui,	
  director.	
  	
  Brazil,	
  1940.	
  	
  
Letty	
  Lynton.	
  	
  Brown,	
  Clarence,	
  director.	
  	
  Metro-­‐Goldwyn-­‐Mayer,	
  1932.	
  
Macunaíma.	
  	
  de	
  Andrade,	
  Joaquim	
  Pedro,	
  director.	
  	
  Condor	
  Filmes,	
  Brazil,	
  1969.	
  
“Masquerade,”	
  Season	
  6,	
  Episode	
  139	
  of	
  Dynasty.	
  	
  Original	
  airdate	
  March	
  5,	
  1986.	
  
Mata	
  Hari.	
  	
  Fitzmaurice,	
  George,	
  director.	
  	
  Metro-­‐Goldwyn-­‐Mayer,	
  1931.	
  
Mildred	
  Pierce.	
  	
  Curtiz,	
  Michael,	
  director.	
  	
  Warner	
  Brothers,	
  1945.	
  
Modern	
  Times.	
  	
  Chaplin,	
  Charles,	
  director.	
  	
  United	
  Artists,	
  1936.	
  
Morocco.	
  	
  von	
  Sternberg,	
  Josef,	
  director.	
  	
  Paramount	
  Pictures,	
  1930.	
  
Mutiny	
  on	
  the	
  Bounty.	
  	
  Lloyd,	
  Frank,	
  director.	
  	
  Metro-­‐Goldwyn-­‐Mayer,	
  1935.	
  
Nancy	
  Goes	
  to	
  Rio.	
  	
  Leonard,	
  Robert	
  Z.,	
  director.	
  	
  	
  Metro-­‐Goldwyn-­‐Mayer,1950.	
  	
  	
  
“The	
  Parent	
  Trap,”	
  Season	
  4,	
  Episode	
  4	
  of	
  Ellen.	
  	
  Original	
  airdate	
  October	
  16,	
  1996.	
  
Paris	
  is	
  Burning.	
  	
  Livingston,	
  Jennie,	
  director.	
  	
  Miramax	
  Films,	
  1990.	
  
The	
  Postman	
  Always	
  Rings	
  Twice.	
  	
  Garnett,	
  Tay,	
  director.	
  	
  Metro-­‐Goldwyn-­‐Mayer,	
  1946.	
  
“Road	
  to	
  Europe,”	
  Season	
  3,	
  Episode	
  20	
  of	
  Family	
  Guy.	
  	
  Original	
  airdate	
  February	
  7,	
  2002.	
  
Road	
  to	
  Rio.	
  	
  McLeod,	
  Norman,	
  director.	
  	
  Paramount	
  Pictures,	
  1947.	
  	
  
Scared	
  Stiff.	
  	
  Marshall,	
  George,	
  director.	
  	
  Paramount	
  Pictures,	
  1953.	
  
“Slick	
  Hare,”	
  a	
  cartoon	
  episode	
  of	
  Merrie	
  Melodies.	
  	
  Freleng,	
  Friz,	
  director.	
  	
  1947.	
  
“Someone	
  to	
  Watch	
  Over	
  Lily,”	
  Season	
  2,	
  Episode	
  20	
  of	
  Modern	
  Family.	
  	
  Original	
  airdate	
  April	
  20,	
  

2011.	
  
Something	
  for	
  the	
  Boys.	
  	
  Seiler,	
  Lewis,	
  director.	
  	
  Twentieth-­‐Century-­‐Fox,	
  1944.	
  	
  	
  
Springtime	
  in	
  the	
  Rockies.	
  	
  Cummings,	
  Irving,	
  director.	
  	
  Twentieth-­‐Century	
  Fox,	
  1942.	
  
Tarzan	
  and	
  his	
  Mate.	
  	
  Gibbons,	
  Cedric,	
  director.	
  Metro-­‐Goldwyn-­‐Mayer,	
  1934.	
  
That	
  Night	
  in	
  Rio.	
  	
  Cummings,	
  Irving,	
  director.	
  	
  Twentieth-­‐Century	
  Fox,	
  1941.	
  
Valley	
  of	
  the	
  Dolls.	
  	
  Robson,	
  Mark,	
  director.	
  	
  Twentieth-­‐Century	
  Fox,	
  1967.	
  	
  	
  
A	
  voz	
  do	
  carnaval	
  [The	
  Voice	
  of	
  Carnival].	
  Gonzaga,	
  Adhemar	
  and	
  Humberto	
  Mauro,	
  directors.	
  	
  

Cinédia,	
  Brazil,	
  1933.	
  	
  	
  
Week-­‐end	
  in	
  Havana.	
  	
  Lang,	
  Walter,	
  director.	
  	
  Twentieth-­‐Century-­‐Fox,	
  1941.	
  	
  	
  
“What’s	
  Cookin’	
  Doc?,”	
  a	
  Bugs	
  Bunny	
  cartoon	
  episode	
  of	
  Looney	
  Tunes.	
  	
  Clampett,	
  Bob,	
  director.	
  	
  

1944.	
  
Winged	
  Victory.	
  	
  Cukor,	
  George,	
  director.	
  	
  Twentieth-­‐Century-­‐Fox,	
  1944.	
  
The	
  Wizard	
  of	
  Oz.	
  	
  Fleming,	
  Victor,	
  director.	
  	
  Metro-­‐Goldwyn-­‐Mayer,	
  1939.	
  
The	
  Women.	
  	
  Cukor,	
  George,	
  director.	
  	
  Metro-­‐Goldwyn-­‐Mayer,	
  1939.	
  
“Yankee	
  Doodle	
  Daffy,”	
  a	
  Daffy	
  Duck	
  cartoon	
  episode	
  of	
  Looney	
  Tunes.	
  	
  Freleng,	
  Friz,	
  director.	
  	
  

Warner	
  Brothers.	
  	
  Original	
  theatrical	
  release	
  date	
  1943.	
  
YouTube	
  Website;	
  “Carmen	
  Miranda-­‐O	
  que	
  é	
  que	
  a	
  baiana	
  tem?”	
  posted	
  by	
  Doni	
  Sacramento	
  

April	
  2,	
  2007.	
  



 

LORI	
  HALL-­‐ARAUJO	
  
Curriculum	
  vitae	
  

	
  
	
  
Education	
  
	
  
December	
  2013	
   PhD,	
  Department	
  of	
  Communication	
  and	
  Culture,	
  Anthropology	
  minor,	
  

Indiana	
  University	
  	
  
1998	
   	
   	
   MA,	
  History	
  of	
  Religions,	
  The	
  University	
  of	
  Chicago	
  
1993	
   	
   	
   BA,	
  Philosophy,	
  Michigan	
  State	
  University	
  
	
  	
  
Dissertation	
  
	
  

“Carmen	
  Miranda:	
  Ripe	
  for	
  Imitation”	
  
Advisor:	
  Jane	
  Goodman	
  

	
  
Publications	
  
	
  
Peer-­‐reviewed	
  articles	
  
2013	
   "Carmen	
  Miranda	
  and	
  Brasilidade:	
  Hollywood	
  Glamour	
  and	
  Exoticism	
  

Reinterpreted"	
  for	
  Film,	
  Fashion	
  and	
  Consumption	
  (forthcoming)	
  
	
  
Reviews	
  
2012	
   Book	
  review.	
  	
  River	
  of	
  Tears:	
  Country	
  Music,	
  Memory,	
  and	
  Modernity	
  in	
  

Brazil	
  by	
  Alexander	
  Sebastian	
  Dent.	
  	
  e-­‐mesférica,	
  9,	
  no.1	
  	
  
	
  
2011	
   Exhibition	
  catalog	
  review.	
  	
  “Mestre	
  Vitalino	
  e	
  artistas	
  pernambucanos”	
  for	
  

Museum	
  Anthropology	
  Review	
  5,	
  no.1-­‐2	
  	
  
	
  
2010	
   Journal	
  review.	
  	
  “Fashion	
  Practice”	
  for	
  Museum	
  Anthropology	
  Review	
  4,	
  

no.	
  2	
  
	
  
Other	
  publications	
  
2008	
   Photographs.	
  	
  “Email	
  My	
  Heart:	
  Remediation	
  and	
  Romantic	
  Break-­‐ups”	
  by	
  

Ilana	
  Gershon.	
  	
  Anthropology	
  Today	
  24,	
  no.	
  6	
  (December)	
  
	
  
2007	
   Policy	
  memo.	
  	
  “Border	
  Bicultural	
  Personality	
  Traits	
  Among	
  Mexican	
  

American	
  Undergraduates,”	
  PoliMemos:	
  UTSA	
  Educational	
  Leadership	
  and	
  
Policy	
  Studies	
  http://utsa.edu/polimemos/thepolimemo.htm	
  

	
  
In	
  preparation	
  

Essay	
  (in	
  preparation).	
  “Cocktail	
  Culture,	
  Idealized	
  Femininity,	
  and	
  the	
  
Post-­‐War	
  Cocktail	
  Dress”	
  
	
  



 

	
  
Technical	
  writing/editing	
  
2012-­‐2013	
   Writer	
  and	
  editor	
  for	
  in-­‐house	
  instructional	
  documents	
  pertaining	
  to	
  

sewing	
  and	
  sewing	
  machine	
  use.	
  	
  TechShop,	
  San	
  Francisco,	
  CA	
  
	
  
2010-­‐2011	
   Writer	
  for	
  online	
  sewing	
  instructions.	
  ehow.com	
  
 
	
  
Professional	
  Museum,	
  Collections,	
  and	
  Historic	
  Sites	
  Experience	
  
	
  
2013	
   Assistant	
  for	
  Special	
  Projects,	
  Textile	
  Arts	
  Conservation	
  Studio,	
  Los	
  

Angeles,	
  CA	
  
	
  
2012-­‐2013	
  	
   Curator	
  of	
  Collections	
  (seasonal),	
  Temple	
  Israel	
  Synagogue	
  and	
  Museum	
  

(restored	
  1884	
  synagogue),	
  Leadville,	
  CO	
  
	
  
2013	
   Volunteer	
  Cataloguer	
  for	
  the	
  Siegfried	
  Strauss	
  Collection	
  (textile	
  

component),	
  Magnes	
  Collection	
  of	
  Jewish	
  Art	
  and	
  Life,	
  University	
  of	
  
California,	
  Berkeley,	
  CA	
  

	
  
2010-­‐2013	
   Tour	
  Docent,	
  Paramount	
  Theatre	
  of	
  the	
  Arts	
  (National	
  Historic	
  Landmark),	
  

Oakland,	
  CA	
  
	
  
2009-­‐2010	
   Archival	
  Specialist,	
  The	
  Roy	
  and	
  Sophia	
  Sieber	
  African	
  Art	
  Collection,	
  

Bloomington,	
  IN	
  
	
  
2009	
   Curator,	
  “Clothes,	
  Collections,	
  and	
  Culture	
  .	
  .	
  .	
  What	
  is	
  a	
  Curator?”	
  

(Exhibition	
  dates:	
  April	
  2009-­‐May	
  2010),	
  The	
  Mathers	
  Museum	
  of	
  World	
  
Cultures,	
  Indiana	
  University,	
  Bloomington,	
  IN	
  	
  	
  

	
  
2008	
   Cataloguer	
  for	
  the	
  Royce	
  Collection	
  of	
  Isthmus	
  Zapotec	
  Textiles	
  and	
  

Clothing,	
  The	
  Mathers	
  Museum	
  of	
  World	
  Cultures,	
  Indiana	
  University,	
  
Bloomington,	
  IN	
  

	
  
2007	
   Catalogue	
  Data	
  Specialist	
  for	
  Costumes,	
  Chicago	
  History	
  Museum,	
  Chicago,	
  

IL	
  
	
  
2007	
   Graduate	
  Intern	
  for	
  Acquisitions	
  Processing,	
  Chicago	
  History	
  Museum	
  (re-­‐

named	
  from	
  the	
  Chicago	
  Historical	
  Society),	
  Chicago,	
  IL	
  
	
  
2004-­‐2006	
   Collection	
  Manager	
  for	
  Costumes,	
  Chicago	
  Historical	
  Society,	
  Chicago,	
  IL	
  
	
  
2002-­‐2004	
   	
   Collection	
  Technician,	
  Chicago	
  Historical	
  Society,	
  Chicago,	
  IL	
  
	
  



 

2001	
   Exhibition	
  Assistant	
  for	
  "Fashion,	
  Flappers	
  'n	
  All	
  That	
  Jazz,”	
  Chicago	
  
Historical	
  Society,	
  Chicago,	
  IL	
  

	
  
2000-­‐2001	
   Volunteer	
  in	
  the	
  Costume	
  Collection,	
  Chicago	
  Historical	
  Society,	
  Chicago,	
  IL	
  
	
  
Graduate	
  Assistantships	
  
	
  
2011	
   Graduate	
  Research	
  Assistant	
  to	
  Micol	
  Seigel	
  for	
  the	
  Hemispheric	
  Institute	
  

in	
  San	
  Cristóbal	
  de	
  las	
  Casas,	
  Chiapas,	
  México,	
  funded	
  by	
  American	
  Studies	
  
Department,	
  Indiana	
  University,	
  Bloomington,	
  IN	
  

	
  
2010-­‐2011	
   Editor/Graduate	
  Assistant,	
  Latino	
  Studies	
  Program	
  Newsletter,	
  Indiana	
  

University,	
  Bloomington,	
  IN	
  
	
  
Graduate	
  Teaching	
  Appointments	
  
	
  
2006-­‐2010	
   Associate	
  Instructor	
  (sole-­‐taught	
  all	
  courses),	
  Department	
  of	
  

Communication	
  and	
  Culture,	
  Indiana	
  University,	
  Bloomington,	
  IN.	
  	
  Courses	
  
taught:	
  “Public	
  Speaking,”	
  “Interpersonal	
  Communication,”	
  and	
  
“Communicating	
  through	
  Clothes”	
  (designed	
  upper-­‐level	
  course)	
  

	
  
Other	
  Teaching	
  Experience	
  
	
  
2008	
   Visiting	
  Instructor	
  for	
  Resource	
  Development	
  and	
  Design	
  as	
  Ensemble	
  

Member	
  of	
  Plasticene	
  Physical	
  Theater	
  Company,	
  Theater	
  Department,	
  
Miami	
  University-­‐Ohio,	
  Miami,	
  OH	
  (weekend	
  workshop)	
  

	
  
2005	
   Visiting	
  Instructor,	
  Resource	
  Development	
  and	
  Design	
  as	
  Ensemble	
  

Member	
  of	
  Plasticene	
  Physical	
  Theater	
  Company,	
  Theater	
  Department,	
  
Illinois	
  Wesleyan	
  University,	
  Bloomington,	
  IL	
  (weekend	
  workshop)	
  

	
  
2004-­‐2005	
   Adjunct	
  Instructor,	
  Design	
  Department,	
  International	
  Academy	
  of	
  Design	
  

and	
  Technology-­‐Chicago,	
  Chicago,	
  IL.	
  	
  Courses	
  taught:	
  “History	
  of	
  20th	
  
Century	
  American	
  Dress”	
  (introductory	
  course)	
  and	
  “Film	
  and	
  Fashion”	
  
(re-­‐designed	
  this	
  upper-­‐level	
  course)	
  

	
  
2004	
   Workshop	
  Instructor,	
  “D-­‐I-­‐Y	
  Grassroots	
  Political	
  Activism,”	
  Estrojam	
  Music	
  

and	
  Culture	
  Festival,	
  Chicago,	
  IL,	
  September	
  2004	
  
	
  
Graduate	
  Fellowships	
  and	
  Grants	
  
	
  
2013	
   Travel	
  Grant	
  in	
  Support	
  of	
  Conference	
  Participation,	
  Department	
  of	
  

Communication	
  and	
  Culture,	
  Indiana	
  University	
  



 

2011	
  	
   Tuition	
  remission	
  to	
  attend	
  the	
  Hemispheric	
  Institute’s	
  “Art	
  and	
  Political	
  
Resistance”	
  Summer	
  Program	
  in	
  Mexico,	
  Indiana	
  University	
  

2011	
   	
   	
   Grant-­‐in-­‐Aid	
  for	
  Doctoral	
  Research,	
  Graduate	
  School	
  of	
  Indiana	
  University	
  	
  
2010-­‐2011	
   Latino	
  Studies	
  Dissertation	
  Fellowship	
  (tuition	
  remission	
  plus	
  stipend),	
  

Latino	
  Studies	
  Program,	
  Indiana	
  University	
  
2010-­‐2011	
   Latin	
  American	
  Fellowship	
  (Rio	
  de	
  Janeiro,	
  Brazil),	
  Office	
  of	
  International	
  

Affairs,	
  Indiana	
  University	
  
2008-­‐2009	
   Foreign	
  Language	
  and	
  Area	
  Studies	
  (FLAS)	
  Academic	
  Year	
  Fellowship	
  

(tuition	
  remission	
  plus	
  stipend)	
  for	
  Portuguese/Brazilian	
  Area	
  Studies,	
  
Center	
  for	
  Latin	
  American	
  and	
  Caribbean	
  Studies,	
  Indiana	
  University	
  

2008	
   FLAS	
  Summer	
  Fellowship	
  (tuition	
  remission)	
  for	
  Language	
  and	
  Culture	
  
Program	
  through	
  Duke	
  University	
  in	
  Brazil,	
  Center	
  for	
  Latin	
  American	
  and	
  
Caribbean	
  Studies,	
  Indiana	
  University	
  

2008	
   Tinker	
  Field	
  Research	
  Grant	
  for	
  Latin	
  America	
  (Rio	
  de	
  Janeiro,	
  Brazil),	
  
Center	
  for	
  Latin	
  American	
  and	
  Caribbean	
  Studies,	
  Indiana	
  University	
  

2008	
  	
   Travel	
  Grant	
  in	
  Support	
  of	
  Conference	
  Participation,	
  Department	
  of	
  
Communication	
  and	
  Culture,	
  Indiana	
  University	
  

1997-­‐1998	
   FLAS	
  Academic	
  Year	
  Fellowship	
  (tuition	
  remission	
  plus	
  stipend)	
  for	
  
Portuguese/Latin	
  America	
  Area	
  Studies	
  at	
  The	
  University	
  of	
  Chicago	
  

1998	
   Tinker	
  Field	
  Research	
  Grant,	
  The	
  University	
  of	
  Chicago	
  (declined)	
  
1997	
  	
   FLAS	
  Summer	
  Fellowship	
  (tuition	
  remission	
  plus	
  stipend)	
  for	
  

Portuguese/Latin	
  America	
  Area	
  Studies	
  at	
  The	
  University	
  of	
  Chicago	
  
1996-­‐1998	
   	
   Partial	
  tuition	
  remission,	
  The	
  Divinity	
  School,	
  The	
  University	
  of	
  Chicago	
  
	
  
Other	
  Awards	
  
	
  
2007	
   	
   	
   American	
  Association	
  for	
  Hispanics	
  in	
  Higher	
  Education	
  Graduate	
  Fellow	
  
	
  
Peer	
  Reviewed	
  Conference	
  Presentations	
  
	
  
2014	
   “Cocktail	
  Culture,	
  Idealized	
  Femininity,	
  and	
  the	
  Post-­‐War	
  Cocktail	
  Dress”	
  

presenter	
  at	
  Cocktail	
  Culture:	
  A	
  Conference,	
  Louisville,	
  KY,	
  April	
  2014	
  
2013	
   “Ripe	
  for	
  Imitation”	
  presenter	
  on	
  “Hispanic	
  and	
  Latina/o	
  Performance	
  in	
  

US	
  Film	
  and	
  Television:	
  Ethnicity,	
  Gender,	
  and	
  Sexuality”	
  panel,	
  Society	
  for	
  
Cinema	
  and	
  Media	
  Studies	
  Conference,	
  Chicago,	
  IL,	
  March	
  2013	
  

2009	
   “Writing	
  a	
  Museum	
  Narrative	
  with	
  Women’s	
  Zapotec	
  Dress,”	
  American	
  
Folklore	
  Society	
  Annual	
  Conference,	
  Boise,	
  ID,	
  October	
  2009	
  

2008	
   “Imagining	
  Carmen	
  Miranda,	
  Imagining	
  Brazil,”	
  American	
  Folklore	
  Society	
  
Annual	
  Conference,	
  Louisville,	
  KY,	
  October	
  2008	
  

2008	
   “The	
  Carmen	
  Miranda	
  Look,”	
  Symposium	
  on	
  Dress	
  and	
  Adornment,	
  
Indiana	
  University,	
  Bloomington,	
  IN,	
  April	
  2008	
  

2006	
   “George	
  Washington’s	
  Corset:	
  From	
  Candy	
  Man’s	
  Curio	
  to	
  Museum	
  
Artifact,”	
  Annual	
  Symposium	
  for	
  the	
  Costume	
  Society	
  of	
  America,	
  
Hartford,	
  CT,	
  June	
  2006	
  



 

Invited	
  Presentations	
  
	
  
2011	
   “Carmen	
  Miranda	
  and	
  the	
  Carnivalesque	
  in	
  the	
  Hollywood	
  Musical,”	
  for	
  

the	
  “Carmen	
  Miranda:	
  uma	
  latina	
  em	
  Hollywood?”	
  Conference	
  at	
  
Universidad	
  de	
  Puerto	
  Rico,	
  April	
  2011	
  

2009	
   “Dress	
  In	
  Sports,”	
  Department	
  of	
  Communication	
  and	
  Culture,	
  “Sports	
  and	
  
the	
  Media”	
  course,	
  taught	
  by	
  Travis	
  Vogan,	
  Indiana	
  University,	
  
Bloomington,	
  IN,	
  July	
  2009	
  

2009	
   “In	
  Circulation:	
  The	
  Persistence	
  of	
  Carmen	
  Miranda,”	
  Department	
  of	
  
Communication	
  and	
  Culture	
  Colloquium	
  Series,	
  Indiana	
  University,	
  
Bloomington,	
  IN,	
  March	
  2009	
  

2007	
   “Performing	
  Hillbilly	
  Woman:	
  Why	
  White	
  Trash	
  is	
  Bad	
  for	
  People	
  of	
  Color,”	
  
CIC-­‐SROP	
  Conference,	
  Purdue	
  University,	
  West	
  Lafayette,	
  IN,	
  July	
  2007	
  

2006	
   “George	
  Washington’s	
  Corset:	
  From	
  Candy	
  Man’s	
  Curio	
  to	
  Museum	
  
Artifact,”	
  Annual	
  Meeting	
  of	
  the	
  Costume	
  Committee	
  of	
  the	
  Chicago	
  
History	
  Museum,	
  Chicago,	
  IL,	
  June	
  2006	
  

2004	
   “Crafting	
  a	
  Design	
  Career,”	
  for	
  “Advanced	
  Theater	
  Design”	
  course,	
  
Columbia	
  College	
  Chicago,	
  Chicago,	
  IL,	
  October	
  2004	
  

	
  
Professional	
  Costume	
  Design	
  and	
  Artistic	
  Experience	
  
	
  
2001-­‐2012	
   Costume	
  Designer	
  and	
  Ensemble	
  Member	
  (annual	
  performances),	
  

Plasticene	
  Physical	
  Theater	
  Company	
  under	
  artistic	
  direction	
  of	
  Dexter	
  
Bullard,	
  Chicago,	
  IL	
  

2009	
   Contributing	
  Artist	
  (egg	
  tempera	
  painting),	
  Boxcar	
  Books	
  and	
  Community	
  
Center	
  Staff	
  Art	
  Show,	
  Bloomington,	
  IN	
  

2007	
   Performance	
  Artist,	
  Plasticene’s	
  “Clearly,”	
  a	
  sonic/video/live	
  performance	
  
installation	
  for	
  John	
  Cage’s	
  Musicircus,	
  Chicago,	
  IL,	
  October	
  2007	
  

2005	
   	
   	
   Contributing	
  Artist	
  (textile-­‐based	
  work),	
  Madhatter’s	
  Ball	
  Benefit	
  for	
  	
  
	
   	
   	
   Lookingglass	
  Theatre	
  Company,	
  Chicago,	
  IL	
  
2005	
   Installation	
  Artist	
  (textile-­‐based	
  work),	
  3rd	
  Annual	
  PAC/edge	
  Festival,	
  

Chicago,	
  IL,	
  April	
  2005	
  
2004	
   Curator	
  and	
  Contributing	
  Artist	
  (textile-­‐based),	
  “33	
  1/3”	
  art	
  exhibition,	
  

Chicago,	
  IL,	
  May	
  2004	
  
	
  
Other	
  Professional	
  Experience	
  
	
  
2012	
   Project	
  Assistant	
  to	
  Clothing	
  and	
  Textile	
  Appraiser,	
  Melissa	
  Leventon,	
  

Curatrix	
  Group	
  Museum	
  Consultants	
  and	
  Appraisers,	
  San	
  Francisco,	
  CA	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  



 

Academic	
  and	
  Community	
  Service	
  
	
  
2009-­‐2010	
   Graduate	
  Student	
  Mentor,	
  Department	
  of	
  Communication	
  and	
  Culture,	
  

Indiana	
  University,	
  Bloomington,	
  IN	
  
2008-­‐2010	
   Volunteer	
  Collective	
  Member	
  and	
  Bookseller,	
  Boxcar	
  Books	
  and	
  

Community	
  Center,	
  Bloomington,	
  IN	
  
2007-­‐2008	
   	
   Textile	
  Arts	
  Instructor,	
  Shalom	
  Community	
  Center,	
  Bloomington,	
  IN	
  
	
  
Additional	
  Related	
  Training	
  
	
  
2011	
   “Art	
  and	
  Resistance”	
  (Latin	
  American	
  political	
  art	
  history)	
  taught	
  by	
  Diana	
  

Taylor	
  and	
  Jesusa	
  Rodríguez,	
  Hemispheric	
  Institute,	
  Chiapas,	
  México.	
  	
  
Institutional	
  scholarship	
  to	
  attend	
  

2004	
   “Textiles	
  Care	
  for	
  Museum	
  Standards”	
  taught	
  by	
  textile	
  conservator	
  
Harold	
  Mailand,	
  Campbell	
  Center	
  for	
  Historic	
  Preservation	
  Studies,	
  Mount	
  
Carroll,	
  IL.	
  	
  NEH	
  scholarship	
  to	
  attend	
  

2003	
   	
   	
   Artist’s	
  Apprentice	
  to	
  Tony	
  Fitzpatrick,	
  Big	
  Cat	
  Press,	
  Chicago,	
  IL	
  
1999-­‐2000	
   Coursework	
  in	
  Costume	
  Design,	
  Film	
  Studies,	
  and	
  Theater,	
  Columbia	
  

College	
  Chicago	
  
	
  
Professional	
  Affiliations	
  
	
  

American	
  Alliance	
  of	
  Museums	
  	
  
California	
  Association	
  of	
  Museums	
  
Latin	
  American	
  Studies	
  Association	
  
Society	
  for	
  Cinema	
  and	
  Media	
  Studies,	
  Member	
  of	
  Latino/a	
  Caucus	
  

	
  
Languages	
  
	
  

Brazilian	
  Portuguese	
  (written/spoken	
  proficiency),	
  Spanish	
  (basic	
  spoken),	
  
French	
  (reading	
  proficiency),	
  studying	
  Hebrew	
  	
  

 
Media	
  Appearances	
  
	
  
2012	
   Newspaper	
  interview	
  in	
  Leadville,	
  Colorado’s	
  Herald	
  Democrat	
  discussing	
  

the	
  opening	
  of	
  the	
  Temple	
  Israel	
  Museum	
  (9/5/2012)	
  
 
 
 
 
 
	
  
 
 


	Hall_Araujo_dissertation1_9_2014
	Diss_cv

